s ke T

(NN

e XTI Neseneso e re

Y DOM GASPAR W

] LEFEBVRE, O.SB {
l | PRIEUR DU

MONASTERE
DE ST-ANDRE

| |

2me EDITION - 5Me MiLL:

——————

|

“ Lifurgia est la meillcure introduction
& l'intelligence de la litargie. .,
P. DCNCEUR (8. J.)




ACHETEZ LE

Missel Quotidien 2t Vespéral
qui contient dans ses 2124 pages :

1. Le texte iniégral avec traduciicn par Dom QCaspar LEFEBVKE,
prieur de I'’Abbaye de St-Andrs, de toutes les messes du calen-
drier de I’Eglise universelle et des Vépres des Dimanches et des
jours de Fétes.

2. L'explication, par le méme, des huit Temps liturgiques, de chaque
Dimanche, de toutes les fétes de N.-S., de la T.-S. Vierge et des
Saints de chague jour de l'année ainsi que de quelques Sacre-
ments.

3. Deux cents illustrations de René DE CRrAMER.

4. Les Hymnes et Séquences de |'année, ainsi que divers Motets pour
les Saluts; le tout en notation moderne par M. 1'abbé VANDEWALLE.

5. Les références des Ecritures Saintes cu de la Tradition, permettant
de recourir aux sources oii les textes ont été puisés par la S. Eglise.

6. La mention des Stations romaines (avec plan de Rome) ainsi que
leurs indulgences, [éries du Caréme et de Quatre-Temps com-
priscs.

7. Des planches ou cartes avec quantité de renseignements sur le
symbolisme et l'iconographie liturgiques.

8. Les messes des Défunts avec.chant de la Messe et de 1'Absoute,
les Messes votives, les Sacrements de Pénitence et de Mariage.

9. Douze messes du Kyria'e (sur les 18 de 1'édition Vaticane) en
notation moderne.

10. La bénédiction du saint Sacrement, le Chemin de Croix, de nom-
breuses priéres, etc.

On a bien voulu appeler le Missel Quoctidien et Vespéral: « Le
Missel des Missels. — Une petite merveille. — Une "mine précieuse.
— Un excellent manuel. — Un livre qui étonne et est un vrai coup
de maitre. — Le chef-d’ceuvre du genre. — Le plus parfait paroissien
qui ait paru jusqu'ici. — Une petite encyclopédie liturgique. — Un
ami et un compagnon pour la vie. » etc. Tous aimeront donc a le
posséder.

ABBAYE DE SAINT-ANDRE parR LOPHEM.










Nl

' A Sy et Ay R Wl . ——

DOM GASPAR
{J LEFEBVRE, O.SB

|

|
1 -
p——

e
gloioloininln

g ST AANVIINY JANY LN

A

NOCLHND  NOCL



Du MEME AUTEUR

MISSEL QUOTIDIEN T VESPERAL, latin-francais
commenté et illustré, 2124 pages (85¢ mille).
{ En 13 fascicules brochés, recouverts de papier
1. . bristol . .
{ Couverture porte fascncules en pegamond
2. En un volume a partir de
MISSEL DES JEUNES, petit dominical et rituel, 704 pp.
(27¢ mille), relié, a partir de .
La Messe dialoguée (23 mille) 64 pages, couv. bristol

fr.

100 ex. fr. 0.45 —~ 500 ex. fr. 0.40 l'exemplaire.

La Grammaire du latin liturgique :
ler fasc. : Les noms
2e fasc.: Les adjectifs.
3e fasc.: Les pronoms et les mots invariable
4e fasc.: Les verbes
Prononciation romaine du latin (tableau)
Tableau du Cycle liturgique (2 planches in-folio)
a fixer aux murs des classes . .
Le cycle temporal et sanctoral (avec planches)
Mois de Marie mis en rapport avec la liturgie
La messe du St-Sacrement et la Communion
Nos obligations envers notre cathédrale
La Vierge de Mai
Planche des dons du St-Esprit (Pentecote
La meéditation liturgique
Le catéchisme liturgique
La méthode de sainteté de I'Eglise.
La paroisse et le paroissien
Le temps de I'Avent
Notre vie spirituelle pendant I’Avent
L’'Epiphanie

/

fr.

\

fr.

fr.
fr.
fr.
fr.
fr.

fe

fr.

fr
fe

fr.
fr.

fr

fr.

[

. 16.00

3.00

. 23.00

7.00
0.50

4.00

0.15

5.00
0.50
2.00
0.50
0.50
0.15
0.20
0.80
0.75
0.50
0.40
0.60
0.65
0.65



Dédié a leurs Eminences

le CARDINAL MERCIER
Archevéque de Malines (1906)

et

le CARDINAL DUBOIS
Archevéque de Paris (1920)

qui contribuent si puissamment a
développer Uesprit liturgique en

Belgique et en France.



\Z



TABLE DES MATIERES

LETTRE-PREFACE
AVANT-PrOPOS : Vers la liturgie

CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CHAP.
CoNCLUSION : Programme d’apostolat liturgique ...

APPENDICE : Application et distribution des matiéres
contenues dans le Catéchisme du

1.

1.
1.
\Y
V.
VL
VII.
VIIL
IX.
X.
XI.
XII.
XIIL
XIV.
XV.
XVL

Le Culte officiel d’adoration

La sainte Trinité

Au Peére par le Fils dans I'Esprit-Saint.

Par I'Eglise & Dieu

L’ esprit diocésain et paroissial
Le saint Sacrifice de la Messe
La sainte Communion

Les Sacrements

Les Sacramentaux

L'Office divin

Le Cycle du Christ

Le Cycle de Marie

Le Cycle des Anges

Le Cycle des Saints

La Méditation liturgique

Le Catéchisme liturgique

XVII. La Musique sacrée et le latin
XVIIl.La Liturgie et la sociologie

XIX.

Le Missel

Concile de Trente

vil

Pages
IX

22
33
40
53
65
78
93
105
118
131
146
157
172
182
209
224
242
253
263

269

O



LETTRE-PREFACE

DE SA GRANDEUR MONSEIGNEUR VAN CALOEN

EVEQUE DE PHOCEE, A L'AUTEUR.

VILLA S. BENOIT, CAP D’ ANTIBES.
Le 15 Octobre 1920.

Mon Trés Révérend Pére,

VVous me faites le plaisir et I’honneur de me passer
les épreuves de « Liturgia ». Ces doctes pages, je
viens de les savourer, avant le public, avec I’ avidité
qu’excile un mets, déja connu et aimé, il est vrai,
mais nouvellement accommodé avec un art parfait et
mis a la disposition de tous.

Ce qui me surprend, cher et révérend Pére, c’est
que vous m’ayez choisi, moi vieux serviteur déja usé
et impuissant, de préférence a tant de jeunes et
valeureux liturgistes, pour présenter ce plat du jour
aux nombreux convives du banquet liturgique.

Vous me dites bien, comme excuse, que j’aime la

VIII



LETTRE-PREFACE.

liturgie et que je I'apprécie a sa juste valeur; que je
la considére comme une base trés solide de la vie
chrétienne, comme une source féconde de vie inté-
rieure et d’esprit d’oraison, comme un siir moyen
de maintenir nos dmes a lunisson de celle de
I'Eglise; vous allez jusqu’a dire que j’ai été I'un des
initiateurs en Belgique du mouvement liturgique
actuel, par la publication du Missel des Fideles en
1882, et par mon mémoire sur la Communion des
fideles pendant la Messe, présenté au Congrés
Eucharistique de Liége en 1889.

Fort bien. Mais, combien imparfaits étaient ces
premiers essais ! Ils s’ appuyaient, d’ailleurs, sur les
mémorables travaux de Dom Guéranger, et n’ avaient
d’autre signification que celle d’un coup de trom-
pette, ouvrant la voie & de véritables et bons pion-
niers de la liturgie, dont vous étes le type accompli.

Et, combien d’années se sont écoulées depuis ce
temps!

Aprés que, durant un demi-siécle, I'obéissance
religieuse m’a fait appliquer tous mes efforts, a
I’éducation de la jeunesse d’abord, puis aux affaires
de la curie romaine, plus tard a I'administration
monastique dans les régions d’outre-mer, et pour
finir, enfin, a I’ évangélisation des sauvages dans les
foréts vierges de I’ Amazonie, — vivant tout ce temps
sevré de la pratique habituelle de la liturgie, — me



CNZ7C oL @)

TN

© ZOCN

LETTRE-PREFACE.,

voila aujourd’hui, terminant mes jours sous le doux
soleil de la Céte d’Azur, occupé a contempler le
Créateur dans les merveilles de la nature et a Lui
ramener quelques dmes, ceuvres plus merveilleuses
encore de ses mains divines.

Od en sont aujourd’hui, aprés avoir traversé ce
tourbillon de la vie, mes pauvres études liturgiques
des années de ma jeunesse monastique?

J’ai eu, jadis, de la bonne volonté; voila tout. Au-
jourd’ hui, je me borne avec joie a voir travailler les
autres, surtout mes bien-aimés fréres en saint Benoit,
et ceux-la, de préférence, que j’ai vus comme je vous
ai vu vous-méme, mon révérend Pére, a I’ceuvre dés
leur enfance, et dont les belles dispositions d’alors
faisaient déja prévoir les fruits de maturité qui se
révélent aujourd’hui au grand jour.

Entrerai-je maintenant dans les détails? Faut-il
analyser ici votre excellent livre? Je le crois superflu.

Laissons au lecteur la douce jouissance de vous
étudier lui-méme, tdche facile du reste, a cause de
I'excellence de votre plan et de la clarté d’ expression
de vos pages.

« Liturgia » est un livre sérieux et pratique. En le
lisant attentivement on reconnait que chaque asser-
tion, chaque pensée, chaque théorie ont leur source
dans un texte de I’Ecriture Sainte, dans un passage
des Péres, dans une vénérable tradition chrétienne.



5(9%7@@EV@@E7@@%@@%@7@@%%@7@@7@@%@\@@5
LETTRE-PREFACE.

Ce n’est pas un travail d’imagination poétique ou
artistique que vous nous présentez; c’est un traité
substantiel, complet; ¢’ est un vrai manuel liturgique,
ouvrant la voie, aussi bien a l'intelligence pratique
de la liturgie pour les simples fidéles, qu’aux études
plus approfondies sur cette importante matiére, pour
les membres du clergé. o

Je vous félicite, cher et Révérend Pére, du service
éminent que vous rendez, en publiant ce livre, a nos
chers fidéles catholiques désireux de le devenir =
chaque jour davantage, et fais des vaeux sincéres
pour qu’il se trouve bientét entre les mains de

chacun d’eux

1 GERARD VAN CALOEN, O. S. B.

évéque de Phocée. &

XI






7

”

VT IRNT

/.

TOORTIONT Y

#’— _ m——

OUVENT a notre époque on entend
parler de liturgie.

Ce mot qui vient du grec et qui

veut dire « acte public » représente
pour beaucoup quelque chose de
trés accessoire dans la vie chrétien-
ne. £t I'on songe & des ornements a forme gothique,
3 du latin prononcé en ous, a des cérémonies lon-
gues ou surannées et a du chant grégorien. La litur-
gie serait une restauration d'art ancien qui confine
a I'archéologie, branche trés spéciale, capable seule-
ment d’intéresser quelques amateurs d’antiquités ou
quelques dilettantes.

Pourquoi, disent d’autres, tant travailler a rétablir
des choses qui ne sont plus de notre temps? Nos dé-
votions modernes et populaires ont fait leurs preuves,
elles s’adaptent au siécle ou nous vivons, elles sont
approuvées par 1'Eglise : pourquoi donc essayer de
les ébranler et de les remplacer par quelque chose
de désuet?

D’autres enfin, sans aller s1 loin, se contentent de
voir dans la liturgie une simple organisation du culte
extérieur et public que 1'Eglise rend a Dieu : vaste




AVANT-PROPOS.

mise en ceuvre de rubriques et de cérémonies qui ne
concerne gueére que les prétres.

A ces derniers nous dirons que c’est la sans doute
le corps, la partie visible de la liturgie. Mais 1l faut
tenir compte qu’elle a aussi une dme qui est invisi-
ble, et qui, pour cela méme, hélas! est trop souvent
ignorée. Et cette dme, c’est la vertu que ces objets,
ces formules et ces rites extérieurs possedent de glo-
rifier Dieu et de sanctifier les hommes. Qui saurait
dire en effet toutes les graces et tous les enseigne-
ments dont ces cérémonies et ces rites, si nous sa-
vons en prendre conscience,sont pour nous la source !

La liturgie est le culte officiel de I’Eglise. C’est une
aeuvre sociale par excellence, parce que c’est la priere
et le sacrifice offerts pour le salut du monde entier
par Jésus sur le Calvaire et que la hiérarchie catho-
lique, revétue du sacerdoce du Christ, offre publique-
ment a Dieu a l'autel, souvent au milieu d'une
assemblée nombreuse de fidéles, et toujours au nom
de tous et pour tous.

Qu'i! est beau ce spectacle de toute la société chré-
tienne qui, a toutes les époques, par l'intermédiaire
du Pape dans ses basiliques de Rome, des Evéques
dans leurs cathédrales, des curés et des prétres dans
les églises paroissiales et dans tous les sanctuaires
du monde, rend au Tres-Haut le culte qu'elle lui
doit ! Qu’elle est grande cette organisation authenti-
que des principaux moyens de salut : Sacrifice,
Sacrements, Ecriture-Sainte, Tradition, et Sacramen-
taux, que I'Eglise met en ceuvre dans sa liturgie qui
est, de ce fait, un instrument de sanctification de
premier ordre !



79

L EIGNZEIGN

NTD TOCNTOOND

W70 © B N OCWFO

W76 B

(O]

VERS LA LITURGIE.

C’est Pie X qui I'afirme dans son premier Motu
proprio : « Le véritable esprit chrétien a sa source
premiére et indispensable dans la participation active
aux mystéres sacro-saints et a la priere publique et
solennelle de I'Eglise. »

Reprenant une parole du cardinal Pie, le cardinal
Dubois voit dans la liturgie « la solution de la ques-
tion sociale ». Le cardinal Mercier dit de méme que
par elle « la religion animera de sa séve divine notre
vie entiére et nous aidera efficacement a répondre a
notre mission sociale dans 1'Eglise ».

Il nous serait facile d’accumuler ici mille citations
diverses provenant d’évéques, de prétres, de reli-
gieux, de laics chrétiens et méme incrédules qui mon-
trent toute 1'importance de la liturgie au XX siécle.

Aussi un mouvement général se fait sentir qui veut
mettre en branle « Vers la liturgie » la cité de Dieu
tout entiére.

Car, de méme que les chefs-d’ceuvre défient les
siecles parce qu'ils sont tellement appropriés a
I’homme en général qu’ils ne portent pas le carac-
tere exclusif de tel individu, de telle nationalité et
de telle époque, la liturgie — chef-d’ceuvre de
I'Esprit-Saint — s'adapte aussi bien aux nécessités
de I'Ame moderne qu'a celles de 1'dme ancienne.
Elle est faite pour tous les hommes, & quelque race et
a quelque siécle qu'ils appartiennent. C’est la priére
de I'Eglise, priére une et universelle, dont le pluriel
élargissant nous défend de nous confiner dans notre
égoisme.

Comme le dogme évangélique révélé par Jésus, et
comme la morale du décalogue donnée par Dieu a

WO NS

@



AVANT-PROPOS.

Moise, le culte liturgique, qui en découle et qui s’y
appuile, est toujouls ancien et toujours nouveau. Cha-
que siécle lui apportera ses richesses qui ne seront
que 'accroissement de son fonds traditionnel : com-
me, par exemple, la féte du Sacré-Ceeur, celle de
St- Joseph, relativement récentes, ou encore celles de
N.-D. du Rosaire et de N.-D. de Lourdes, qui corres-
pondent & des manifestations providentielles de Ma-
rie dans | histoire de 1'Eglise.

Et si tous les pays et tous les Ages ont leurs dévo-
tions spéciales qui trahissent le caractére de la nation
ou de I'époque ou elles prirent naissance, on peut
dire toutefois que celles-la seules dureront qui auront
acquis droit de cité dans le calendrier des fétes litur-
giques. N'est-ce pas pour cela p. ex. que Jésus disait
a sainte Marguerite-Marie de travailler 4 faire mettre
la féte de son Sacré-Ceeur dans le Cycle?

Aussi la liturgie, qui doit nécessairement étre la
méme partout, car elle est la priére de la grande
famille chrétienne, loin de combattre les dévotions
modernes, tiche, au contraire, de les allier avec la
dévotion essentiellement moderne aussi que constitue
le culte officiel de 1'Eglise.

Il ne s’agit donc pas de supprimer, mais de hiérar-
chiser ces dévotions en les subordonnant au culte of-
ficiel, et cela afin de rendre auTrés-Haut le maximum
de gloire qui lui est dii et d’assurer & 1’homme la
plus grande somme possible des graces dont il a be-
soin. Aussi, sans abandonner les sources secondes de
vie surnaturelle!, on veut revenir davantage aux sour-

1.Pie X parle de sources premiéres; il y a donc aussi des sources
secondes.



VERS LA LITURGIE.

ces premiéres auxquelles se sont désaltérées les Ames
dés les premiers siecles de 1'Eglise. A la suite de
Pie X, les liturgistes y voient un moyen des plus
efficaces de « tout restaurer dans le Christ » et c’est
leur unique ambition.

Qu’on veuille pour s'en convaincre lire les pages
de « Liturgia ». Elles sont écrites pour expliquer
quels sont les principes — hélas trop souvent ignorés
ou méconnus — qui président a 1'apostolat litur-
gique. Elles n’ont pas d'autre but que de chercher &
montrer les différents motifs pour lesquels la liturgie
est « la source premiere et indispensable du véritahle
esprit chrétien ». Ces motifs nous semblent étre au
nombre d’une vingtaine qui méritent toute notre
attention. Nous les développons dans les vingt cha-
pitres (le 17° est divisé en deux) de ce livre.

La premiére édition a été épuisée en un an, puisse
la deuxiéme (5™ mille) que nous publions en ce mo-
ment rencontrer le méme succes, afin, comme le dit
saint Benoit : « qu'en toutes choses Dieu soit glo-
rifié. »

s m——



..............

—— | quelqu'un nie que le monde ait été
fait pour la gloire de Dieu, qu'il soit
anathéme », dit le Concile du Vati-
can. « Le rapport de la créature au
Créateur est la fin essentielle de la
. création, car Dieu se doit tout a Lui-
méme et n'a pu créer que pour Lui. ! »

Le Trés-Haut est I'Etre transcendant par excel-
lence. Infini et incréé, il a nécessairement toujours été
et sera toujours. Tout étre tient de Lui son existence.
Si I'influx vital qui émane continuellement de Dieu,
tant dans le monde naturel que surnaturel, cessait un
Instant, toutes les créatures retomberaient en ce mé-
me moment dans le néant. Et il n’y aurait plus,
comme avant la création, que la Sainte-Trinité a qui
« gloire fut dés le commencement, est maintenant et
sera toujours dans les siécles des siecles » 2.

Dieu ayant créé les étres doués d’intelligence et
les ayant élevés a 1'ordre surnaturel, il est nécessaire
qu'ils reconnaissent en lui leur Créateur et leur Pére.

Chercher la gloire de Dieu est le premier devoir de
justice des créatures; chanter « gloire au Péere et au
Fils et au Saint-Esprit » la premieére obligation

1. FEnELoN: Lettre Il : Sur la religion. — 2. Gloria Patri.



LE CULTE OFFICIEL D ADORATION.

d’amour des enfants du royaume des cieux. Aussi
est-ce la premiére demande que Jésus nous fait adres-
ser & son Pére : « Que votre nom soit sanctifié... sur
la terre comme au ciel. »

Isaie et saint Jean nous montrent les anges et les
saints prosternés devant le Tres-Haut et 1"’ Agneau,
et chantant jour et nuit sans repos: Saint, Saint, Saint
est le Seigneur Dieu tout-puissant. A lui honneur,
gloire et puissance dans les siécles des siecles !.

Sur la terre, il faut que nous préludions & cette
louange céleste puisque, avec les anges et les saints,
nous sommes les créatures de Dieu et les enfants de
notre Pére céleste. « Nous vous demandons, 6 Peére
tout-puissant, dit le prétre a la Préface, de pouvoir
unir nos voix a celles des anges pour chanter avec
eux : Saint, Saint, Saint. Le ciel et la terre sont rem-
plis de votre gloire; Hosannah au plus haut des
cleux ! »

« Dans la demeure des bienheureux retentissent
sans cesse des chants de louanges, et leurs voix sono-
res célébrent la gloire de Dieu un en trois personnes:
unissons nos chants, dans une pieuse émulation, a
ceux des habitants de la sainte Sion. 2 »

C’est pour assurer cette gloire due au Tres-Haut
et permettre 4 |'’homme déchu de la lui rendre d’une
fagon parfaite que le Fils de Dieu se fit chair et habita
parmi nous. Dés le moment de 1'Incarnation dans le
sein de la Vierge Marie, la sainte humanité de Jésus
fut ointe de 1'onction de la divinité en vertu de son
union avec la personne du Verbe. « Aujourd’hui, je
t'ai engendrée » lui déclare le Pere et, d’aprés

1. Isaie VI, 3. — Apoc. 1V, 8.
2. Hymne pEs LAupes de la dédicace d’une église.



PG

lac

CHAPITRE 1.

saint Paul ! et le prophéte?, il ajoute immédiate-
ment, comme conséquence logique : « Tu es prétre
a tout jamais. »

Tout chrétien, en participant a la filiation divine
de Jésus par la grdce du baptéme, participe aussi au
sacerdoce du Christ par le caractére que ce sacrement
confére. Le caractére baptismal est complété par ce-
lui du sacrement de la Confirmation auquel vient
s ajouter, pour ceux que Dieu appelle a la prétrise, le
caractére que donne le sacrement de 1'Ordre.

Ces trois caractéres ainsi imprimés d une fagon in-
délébile dans les Ames inaugurent et perfectionnent
leur assimilation a [ésus prétre. Le caractére sacra-
mental est en effet un reflet et une émanation du
sacerdoce supréme du Christ. Dans le baptéme et la
confirmation c'est une aptitude & participer au Saint
Sacrifice, a recevoir les Sacrements et a exercer d'au-
tres fonctions saintes dans 1'Eglise; et dans le sacre-
ment de 1'Ordre c'est une puissance active qui donne
le pouvoir de conférer les sacrements. Les caractéres
sont donc des initiations de plus en plus parfaites au
culte divin dont Jésus est le Pontife supréme et c’est
pour cela que saint Pierre a pu dire du peuple chré-
tien tout entier qu'il était un peuple sacerdotal 3. Il
est uni a Jésus par la grédce, il est prétre avec lui par
le caractére : « Vous étes une race choisie, un sacer-
doce royal, une nation sainte, un peuple que Dieu
s’est acquis pour que vous annonciez ses perfec-

I. Aux Hébreux V, 5-6. — 2. Psaume 109 d'aprés la Vulgate.
3. « Character sacramentalis specialiter est character Christi, cujus
sacerdotio configurantur fideles secundum sacramentales characteres,
qui nihil aliud sunt, quam queedam participationes sacerdotii Christi

ab ipso Christo derivate. » S. TH., lIl P., Q. LXIII, art. 3.

R ST A YA )

y X Yd



LE CULTE OFFICIEL D ADORATION.

tions. ! » « Depuis que Notre-Seigneur, vrai Roi et
Prétre éternel, selon lé beau commentaire de saint
Isidore de Séville, a été oint d’un onguent mystique
et céleste par Dieu le Pére, ce ne sont plus seulement
les pontifes et les rois, mais I'Eglise tout entiére qui
est consacrée par |'onction du Chréme, parce qu’elle
est membre du prétre et roi éternel. Ainsi, parce que
nous sommes une race royale et sacerdotale, nous re-
cevons | onction apres le baptéme, afin d’étre comme
d’autres Christs, ut Christi nomine censeamur.? »

Nous sommes unis & Jésus par les liens d'un ma-
riage céleste pour participer intimement a sa vie
sacerdotale. Assimilés & divers degrés au Christ pré-
tre, nous rendons par Lui au Trés-Haut, dans cette
méme mesure, les adorations infinies qui lui sont
dues. Et ce sacerdoce du Christ, I'Eglise 1'exerce of-
ficiellement dans la liturgie.

La liturgie chrétienne est « le culte public exercé
au nom de I’Eglise, par des personnes légitimement
députées dans ce but et par des actes qui, de par
I'institution de 1'Eglise, ne peuvent étre rendus qu’a
Dieu, aux Saints ou aux Bienheureux ». (Can. 1256.)

Ce culte fut d'abord figuré par le culte liturgique
du peuple de Dieu auquel il emprunta plusieurs de
ses éléments : psaumes, lectures, rites, etc.

« Le culte d'Adam, celui de Noé, celui de Moise
et celul que nous professons, écrit Duvoisin, ne sont
que les divers états et les développements successifs
d’une méme religion annoncée sous les patriarches,
ébauchée sous la loi mosaique, consommée par
Jésus-Christ. 3 »

1. SaINT PIERRE, 11, 9. — 2. De off. Eccl. c. 25. P. L. —
3. Autorité des livres de Moise, P. 3, ch. 2.



CHAPITRE 1.

Parlant des cultes juif et chrétien, Perron dit qu’ils
sont « une seule et méme plante dont les racines
plongent en Dieu, source de vérité et de vie, dont la
tige forme la religion patriarcale qui s'épanouit en-
suite par la religion de Moise et qui étale toute sa vi-
gueur, toute sa fécondité et sa magnificence dans le
christianisme » !,

La croix du Sauveur planait sur tous les sacrifices
de la loi ancienne, « sur les présents du juste Abel,
sur le sacrifice du patriarche Abraham et sur celui
qu'a offert le grand-prétre Melchisedech? » et en
assurait |'efficacité. Le culte de la Synagogue n’était
qu'une esquisse du culte chrétien, 1'aurore qui pré-
cédait la lumieére.

Et ce fut Jésus qui INAUGURA le culte chrétien au
Calvaire : « Per suam passionem, dit saint Thomas,
Christus initiavit ritum christiane religionis.3 »

La liturgie chrétienne commence donc avec le
Christ et c’est lui qui continue toujours a en étre le
Pontife supréme. Le centre de ce culte est la messe
ou Jésus est le principal offrant qui, sous les espéces
du pain et du vin, présente a Dieu le sacrifice san-
glant qu’il consomma sur le Calvaire. 1l le fait pour
glorifier son Pére et pour appliquer aux dmes les
fruits de sa passion. Ce sont les paroles mémes du
Sauveur qu’on y lit dans |I'Evangile. On y chante
aussi ' oraison dominicale. Et lorsque les Sacrements
sont conférés, c’'est de Jésus encore qu'ils tirent leur
vertu : « Petrus baptizat, Christus baptizat », dit
saint Augustin. C'est donc toujours le culte du

i. Introd. philosoph. a I'hist. de la religion, 1. 3, ch. 3.
2. Canon de la Messe. — 3. S. TH., lll Pars., Q. LXII, art. 5.

10

F A WY AN



LE CULTE OFFICIEL D ADORATION.

Christ, mais cette fois dans le monde entier a la fois
et a travers tous les siecles grice au ministére de
IPEglise, revétue a cet effet du sacerdoce méme de
I'Homme-Dieu

Ce culte trouvera sa consommation au ciel ou Jé-
sus, dés maintenant, | exerce en montrant a Dieu ses
plaies glorieuses : et oll « toujours il intercéde pour
nous », affirme 1'Apbtre. Ses mérites sont passés,
mais leur présentation a Dieu par le Christ lui-méme
est toujours actuelle. C'est ce qu'il importe de ne ja-
mais perdre de vue dans le culte liturgique qui est
toujours fait en fonction du sacerdoce céleste du
Christ. « Comme ]ésus demeure éternellement, il
posséde un sacerdoce éternel. C'est pourquoi il peut
toujours sauver ceux qui s approchent de Dieu par
son entremise. 2 »

L'Eglise, au ciel et sur la terre, grace a son culte
liturgique, offre officiellement & Dieu avec Jésus un
parfait hommage d'adoration. L'adoration, dit Bos-
suet, est « la reconnaissance en Dieu de la plus haute
souveraineté et en nous de la plus profonde dépen-
dance ». Et le culte de latrie que la liturgie nous fait
rendre au Trés-Haut, reconnait précisément en Dieu
sa double excellence comme Pére et comme Créateur
et notre double dépendance comme Enfants et com-
me Créatures.

Ce culte procéde, en effet, de la connaissance que
nous avons des grandeurs de Dieu. « Je pose pour

1. « Totus autem ritus chritianze religionis derivatur a sacerdotio

Christi. » S. TH., I P., Q. LXII, art. 3. — 2. Aux Hébr. 7, 24.

11

folcy



70

ZOCN 6N D ONTORDTO VDZO

=

D

NElCN @]

CNTOCNTY VZOENZO

[GINY

CHAPITRE 1.

fondement, déclare Bossuet, que le principe de bien
adorer c’est de bien connaitre. L.’ oraison est un acte
de la raison car, dit saint Thomas, c’est le propre de
I’adoration de mettre la créature dans 1'ordre, c’est-
a-dire de 'assujettir & Dieu. Or il appartient a la
raison d’ordonner les choses: donc la raison est le
principe de 'adoration, laquelle, par conséquent, doit
étre conduite par la connaissance. ! »

La gloire se définit : « clara notitia cum laude »;
c’est une louange issue de la connaissance. « Dieu
est esprit, et c'est en esprit et en vérité qu'il faut
I'adorer », disait Jésus & la Samaritaine 2. Aussi le
culte divin est-il I'expression de notre FOI, puisque
c'est cette vertu qui éclaire notre raison et lui fait
mieux comprendre les grandeurs de Dieu et notre
petitesse.

C’est pour ce motif que la liturgie fait une si gran-
de place aux symboles ou formules de foi, car |'af-
firmation du dogme est le fondement nécessaire de
toute bonne oraison. « Les rites sacrés, dit Sixte V,
et les cérémonies dont I'Eglise, instruite par la tra-
dition apostolique, use dans I'administration des sa-
crements, dans les offices divins et dans tout ce qui
tient au culte, soit de Dieu, soit des Saints, renfer-
ment une grande instruction pour le peuple chrétien
et une profession de la vraie foi : ils sont propres
4 porter les dmes a la méditation des choses
les plus sublimes et a les enflammer du feu de la
dévotion. 3 » « Les cérémonies du culte, écrit le car-
dinal Bona, augmentent la foi et instruisent les igno-

1. Etats d'oraison. — 2. Saint Jean, IV, 23.
3. Bulle Immensa (1588).



/]

LE CULTE OFFICIEL D ADORATION.

rants. » Et c'est précisément parce qu’elle est trés
dogmatique que la priere de I'Eglise inculque si pro-
fondément |'esprit d'adoration.

Notre culte envers Dieu est aussi 1'expression d=
notre ESPERANCE. Conscients de notre faiblesse, nous
appelons le Tout-Puissant & notre aide. « O Dieu,
venez & mon aide; Seigneur, hatez-vous de me se-
courir » dit le prétre en commengant toutes les heures
de I'Office divin. Les Psaumes et les Oraisons litur-
giques sont les accents de la créature qui se confie en
son souverain Maitre et de I'enfant qui se jette entre
les bras de son Pere.

La priere, dit saint Thomas, est « cet acte de la
raison par lequel nous demandons a qui nous est su-
périeur ». Et si Dieu, comme |'afirme saint Augus-
tin, «ne donne qu'a celui qui demande », c’est
précisément afin d'obliger les 4&mes & confesser que
Dieu seul peut tout. Aussi la priere joue-t-elle un
r3le essentiel dans 1’économie actuelle de la Provi-
dence. « Il faut toujours prier, dit Jésus, et ne jamais
cesser. ! » L’Ecriture-Sainte et tous les saints Peres
insistent de méme sur cette impérieuse nécessité pour
I’homme de s’adresser au Trés-Haut. Les anges re-
belles et nos premiers parents sont tombés, osent-ils
affirmer, parce qu'’ils ne priérent pas. « Les hommes,
en demandant, dit saint Grégoire, méritent de rece-
voir ce que Dieu avant les siécles a disposé de leur
donner. » « La prédestination, écrit a son tour saint
Thomas, subordonne le salut de I'homme 2 ses prie-
res ou a celles des autres,.. que les élus se livrent
dcnc a la priére. » La premiére recommandation que

1. Saint Lue, XVIII, 1.



s

LRI EEN

N

7O V7O W

W70 D

N

7o

DR

. ®

6

CHAPITRE L.

fait saint Benoit dans le Prologue de sa sainte Régle
est que 1'on s'adonne en toutes choses et avant toutes
choses a la priere : « En premier lieu, quelque bien
que tu commences a faire, demande a Dieu par une
priére trés instante de la mener a bonne fin. » Avant
lui, le céléebre moine de la Thébaide, saint Antoine,
avait écrit comme premiere regle de vie : « Avant
tout prie sans relache. » Et saint Alphonse résume
tout 1'enseignement de 1'Evangile et de la Tradition
par cette phrase lapidaire : « Qui prie se sauve, et
qui ne prie pas se damne. » « Je crois, disait Donoso
Cortes, ambassadeur d'Espagne a Paris, que ceux
qui prient font plus pour le monde que ceux qui
combattent et que si le monde va de mal en pis, c’est
qu'il y a plus de batailles que de prieres. Si nous
pouvions pénétrer dans les secrets de Dieu et de
|'histoire, je tiens pour certain que nous serions ravis
d’admiration devant les prodigicux effets de la priére,
méme dans les choses humaines. » N'est-ce pas
Dieu, en effet, qui donne aux causes secondes de
produire leurs effets et qui va méme, comme on le
voit dans la vie des saints, jusqu’a modifier le cours
crdinaire des choses si la confiance sait étre assez
grande pour l'obtenir. « A la priére confiante mon
cceur ne sait pas résister », disait Jésus a sainte Ger-
trude. Or la liturgie est la priére confiante entre
toutes; partout elle exprime 1’espérance.

Notre culte enfin doit surtout étre l'expression de
notre AMOUR. Pourrions-nous ne pas aimer 1'Etre in-
finiment aimable et ne pas nous acquitter avec bon-
heur de nos devoirs envers lui? La priere, écrit
Mgr Gay, est « la plus belle fleur de notre amour

14

SNORLNORLHND

QNSRS

>0

%

ZNOC NS

N©ler/

[V /]



WN706NTR Z0 NTO TOONTO DFOCNZ

VTN OCNFOERNTION

OVNTOCNTO

LE CULTE OFFICIEL D ADORATION.

pour Dieu ». « Aimer Dieu, dit saint Augustin, c est
le louer et la louange n’est sincére qu'autant qu'elle
procede de I'amour. » La priére, en unissant étroite-
ment notre dme & Dieu, développe cet amour.
« L'oraison, affirme saint Jean Damasceéne, est 1'as-
cension de 1'esprit en Dieu. » Les formules de la
priere de 1'Eglise récitées avec piété et réflexion con-
tribuent puissamment a alimenter cet amour et a
resserrer cette union.

« Il y a dans les Psaumes, écrit Pie X, une force
étonnante pour stimuler les dmes a 1'amour de
toutes les vertus. » Aussi saint Augustin écrit-il dans
ses Confessions : Les sons des hymnes et des can-
tiques coulaient dans mon oreille et, par eux, dans
mon cceur se répandait la vérité, et ils y faisaient
naitre des sentiments d’'ardente piété (Liv. LXC, 6).
Et vraiment, quel est |'homme qui ne se sente ému a
ces passages ni nombreux des psaumes ol, tour a
tour, on célébre en termes sublimes la majesté im-
mense de Dieu, sa toute-puissance et sa justice, sa
bonté, sa clémence ineffable, et ses autres attributs
infinis? Qui n'éprouve ces sentiments encore a ces
cantiques d'action de grace pour les bienfaits regus
de Dieu, a ces humbles et confiantes prieres qui im-
plorent des bienfaits nouveaux, et enfin a ces cris de
I'ame se repentant de ses péchés? Qui n’'est trans-
porté d'admiration a entendre le psalmiste tantot
redire les grands dons regus de la munificence divine,
soit par le peuple d'Israél, soit par le genre humain
tout entier; tantét nous exposer les vérités de la
céleste sagesse? Et enfin, qui ne se sent le coeur em-
brasé d’amour devant l'image si fidélement tracée



CHAPITRE 1.

du Christ, dont saint Augustin entendait la voix dans
tous les psaumes, voix tantét chantant des louanges,
tantot éclatant en gémissements, tantét disant les
joies espérées et les douleurs présentement endu-
rées? ! »

La priére liturgique est donc bien la mise en ceuvre
de toutes les vertus chrétiennes dans un sentiment
d’adoration envers Dieu.

*
* *

Ce Dieu, dit le Psalmiste, il nous faut 1'adorer
« secundum multitudinem magnitudinis ejus, selon
I'immensité de sa grandeur ». Qui pourrait préten-
dre y parvenir? Aussi les apdtres demandaient-ils &
Jésus : « Seigneur, apprenez-nous a prier. » Et le
Maitre leur enseigna sa belle priére, le Pater. L'Egli-
se, continuant 1'ceuvre du Christ, nous apprend, elle
aussi, comment il faut prier. Suivant la pensée de
saint Athanase elle nous enseigne « la maniére dont
il faut louer Dieu et dans quels termes nous pouvons
le célébrer dignement » 2.

Si I'Eglise le fait en approuvant des priéres com-
posées par certains de ses enfants; elle le fait avant
tout, en instituant officiellement sa priére. Elle déter-
mine par des régles obligatoires tous les détails du
culte public : les livres, les formules, les objets, les
mélodies, la langue, le temps, le lieu. A son cérémo-
nial, qui est celui de la cour du Roi des rois, se con-
forme la hiérarchie sacrée tout entiére pour se
rrésenter devant Dieu.

1. Bulle : Divino Afflatu (1903).
2. Epist. ad Marull. in interpr. Psalm. 10.

16



LE CULTE OFFICIEL D ADORATION.

Cette priére publique, nécessairement une, sainte,
catholique, apostolique et romaine comme 1'Eglise
elle-méme, a pour centre le SACRIFICE EUCHARISTI-
QUE que Jésus ordonna a ses ap3tres de célébrer en
scuvenir de Lui. Autour de ce centre, gravitent les
HEURES CANONIALES; au cours de 1'année les FETES
DU CYCLE LITURGIQUE viennent successivement illus-
trer selon leur caractére spécial la messe et 1'office
divin, et enfin les SACREMENTS nous appcrtent les se-
cours spirituels les mieux adaptés a nos besoins,
dans les différentes phases de notre vie.

Ces actes officiels du culte, accomplis dans les ba-
siliques, les cathédrales et les églises du monde en-
tier par les membres du sacerdoce catholique,
c'est-a-dire par le Pape, par les Evéques et les prétres
auxquels s'associent les fideles, unissent authenti-
quement, a travers le temps et 1'espace, les généra-
tions chrétiennes au sacerdoce de Jésus pour leur
faire rendre a Dieu, d'une fagon hiérarchique et
sociale. par le Christ et son Eglise, le supréme devoir
de I'adcration et leur faire recevoir, par les mémes
intermédiaires, d'une fagon normale, les bienfaits de
la rédemption. « Le role de la liturgie, écrit Vigourel,
est d’établir les relations officielles entre le ciel et la
terre. | » Et Pie X, dans son céleébre Motu proprio du
11 novembre 1903 a écrit cette phrase que nous aime-
rons a redire souvent : « Le culte public est la source
premiére et indispensable du véritable esprit chrétien
et les fidéles n'auront cet esprit chrétien que dans la
mesure ou ils participeront activement aux sacro-
saints mysteéres et a la publique et solennelle priére

. La liturgie et la vie chrétienne. p. 324.

17



CNZOOCWN 7O SNFOCN

oY)

/]

L]

[\)

CHAPITRE 1.

de I'Eglise. » Pesons chacun de ces termes : « source
premiére et indispensable du véritable chrétien »,
notons cette exclusion « n’auront cet esprit chrétien
que », suivie de cette affirmation : « dans la mesure
ou ils participeront activement », et enfin ces mots
« aux sacro-saints mystéres et a la publique et solen-
nelle priere de I'Eglise ».

Il semble étrange a premieére vue qu'une priére
vocale, faite en public dans une vaste église avec un
grand appareil extérieur et au milieu d’une foule
compacte, ait une place si prépondérante dans la vie
chrétienne. La priere mentale, en effet, plus dégagée
des sens et faite dans le recueillement de notre
chambre, selon la recommandation du Sauveur, est
de nature a produire de meilleurs fruits de sanc-
tification. Et pourtant le saint Sacrifice, la sainte
Communion, les Sacrements et 1'Office divin sont
les actes les plus excellents de la vertu de religion.
L.’Eglise les accomplit en tant que soziété, ce qui
requiert qu’ils soient, tout a la fois intérieurs,
extérieurs et collectifs, car I'homme est essentielle-
ment composé d'un corps et d'une dme et il est de
plus un étre social. Et, comme toute société a besoin
d’une autorité, ce culte est nécessairement fait sous
la présidence d'un chef !. C'est sous tous ces rap-
ports que le culte public de I'Eglise, c’est-a-dire la
liturgie (du mot grec leiton ergon, ceuvre publique)
I"’emporte sur le culte privé et est vraiment la source
premiére et indispensable de 1'esprit chrétien.

. « Si le culte est fait au nom de I'Eglise par une personne légi-
timement députée a cette fin et manifesté par des actes institués par

I'Eglise et qui ne peuvent avoir pour objet que Dieu, les Saints et les
Bienheureux, il est appelé public; sinon il est privé » (Canon 1256).

18



(GO

/]

D

- ZOU

/]

/]

1/}

NG

7O DITICNTR

LE CULTE OFFICIEL D' ADORATION.

En préférant toutefois I’autel au prie-Dieu et le
bréviaire au recueil de méditations, nous ne mécon-
naissons pas la nécessité capitale de 1'exercice de
'oraison. La supériorité de la messe et du bréviaire,
telle que nous venons de I’établir, ne diminue en
rien l'excellence de la pratique de la méditation. Le
Pape Pie X qui a dit toute la grandeur de la liturgie
a ajouté : « Quelque vénérables et augustes que
solent les diverses fonctions du sacerdoce, il arrive
pourtant qu'a force de les exercer ceux qui les ac-
complissent n’ont plus pour elles tout le respect re-
ligieux qu’elles méritent... Ce qui surtout établit et
maintient le prétre dans I'état d’dme qui convient
a son ministére, c’est la pratique tutélaire de la mé-
ditation quotidienne. ! » Autant de mots dont il nous
faut aussi peser la portée car, sans I'esprit de priére,
la liturgie n’a plus pour nous d'dme. « Quand vous
priez, disait [ésus, ne soyez point comme les hypo-
crites qul aiment a prier debout et aux angles des
places publiques pour étre vus des hommes. Mais
tol, quand tu pries, entre dans ta chambre; et, la
porte fermée, prie ton Pére dans le secret et ton Pére
qui voit dans le secret te le rendra. 2 »

Ce qui veut bien dire que nous profiterons des
actes du culte public dans la mesure ou I'esprit
d'adoration et d'oraison intérieure nous animera.
Car, ce que Dieu regarde surtout c’est le cceur d’oti
doit sortir, nous 1’avons vu, toute vraie priére; sinon,
nous encourrons le reproche du Sauveur aux Juifs :
« Hypocrites, Isaie a bien prophétisé de vous lors-

. Exhortation de S. S. Pie X i |'occasion de son jubilé sacerdotal.

2. Saint Matthieu, VI, 6.



CHAPITRE 1.

qu'il a dit : Ce peuple m'honore des lévres; mais
son cceur est loin de moi.! » N'est-ce pas encore
Jésus qui disait : « Laisse-ton offrande devant 1'autel
et va d'abord te réconcilier avec ton frére, et ensuite
tu reviendras présenter ton offrande. 2 » Par ol I'on
voit que, si la priere de 1'Eglise, pour belle qu’elle
soit, n'exprime pas les sentiments de notre cceur, elle
n’est plus que du pur formalisme et cesse d'étre une
source de vie pour notre ame.

Si, au contraire, comme le dit saint Augustin,
« nous méditons en notre cceur ce gue nos levres
prononcent » ou, comme s'exprime saint Benoit,
.« notre esprit est d'accord avec ce que dit notrs
voix » 3, cette voix de I'Eglise, épouse de Jésus, sera
alors entendue du Ciel et nous obtiendra plus de
grices que nous n'en obtiendrions par d'autres
moyens. Si nous scmmes donc avides de donner a
Dieu la plus grande gloire et d'obtenir pour nous la
plus grande sainteté, aimons le culte public, don-
nons-lui dans notre vie le premier rang, car le chré-
tien doit préférer a sa priere individuelle cette priére
qui porte un caractére collsctif, public et vraiment
catholique. « N'alléguez pas, dit saint Jean Chrysos-
tome, que vous pouvez bien prier dans vos maisons !
Oui, vous le pouvez, mais jamais avec autant de fruit
que lorsque vous prierez Dieu avec la société des
fidéles en union avec les prétres, qui offrent les gé-
missements de 1'assemblée » 4 et jamais aussi efh-
cacement que dans le temple consacré dans ce but
par le Pontife qui demanda que « ceux qui y invo-

1. Saint Matthieu, XV, 8. — 2. Id. V, 22. — 3. Ste Regle, ch. XIX.
— 4. Hom. 2 de Prophet. obscurit.

20



LE CULTE OFFICIEL D’ ADORATION.

queraient le saint nom du Seigneur fussent exau-
ces ».

C’est 1a vraiment cette liturgie parfaite qui rend
ofhiciellement a Dieu un culte d’adoration infinie sur
terre, comme |'Eglise triomphante le fait au ciel.
« La divine psalmodie de 1'épouse qui se console
dans cet exil de I'absence de son époux céleste, dit
Urbain VIII, doit étre sans ride et sans tache, car
elle est fille de cette louange qui se chante continuel-
lement devant le trone de Dieu et de I'Agneau. ! »

1. Bulle: Divinam psalmodiam.

Sanctus, Sanctus, Sanctus.

21

AORLN



eV

RIS

LA SAINTE|
TRINITE®|

E culte liturgique étant avant tout un
culte de latrie ou d'adoration a né-
cessairement pour premier objet la

divinité elle-méme.

Mais, alors que les Patriarches et
les Justes de l'ancienne Loi ado-
raient Dieu dans 1'unité de sa nature, I'Eglise, avec
Jésus son époux, honore Dieu dans la Trinité des
Personnes.

« Le mystere de la sainte Trinité, dit Léon XIII,
était voilé dans I’Ancien Testament et c’est pour le
manifester plus clairement que Dieu lui-méme est
descendu du séjour des anges vers les hommes. Ja-
mais personne n'a vu Dieu; le Fils unique de Dieu,
qui est dans le sein du Pére, I'a révélé lui-méme
C’est pour connaitre et contempler la sainte Trinité
qui est la substance du Nouveau Testament, le plus
grand de tous les mystéres et la source et le fonde-
ment des autres que les anges ont été créés dans le
ciel et les hommes sur la terre » 2.

Le culte chrétien a donc pour terme Dieu : Pere,
Fils et Saint-Esprit. Il nous fait entrer en communi-
cation intime avec chacune de ces trois Personnes,

1. S. Jean,1,18. — 2. Encyclique Divinum illud munus, 9 mai 1897

22



LA SAINTE TRINITE.

car I'Eglise est appelée 4 pénétrer avec Jésus-Christ
son chef dans le sein de cette famille divine pour y
partager sa vie intime. Nous contemplerons au ciel
la sainte Trinité face 4 face et nous aimerons cha-
cune des trois Personnes d'un amour qui correspon-
dra a cette vision. Et la liturgie s’efforce de nous
initier sur terre & cette contemplation par la foi et a
cette union par la charité.

Aussi la priere de I'Eglise constitue-t-elle une
véritable révélation du dogme trinitaire. Chaque Per-
sonne nous y apparait avec son caractere distinctif et
avec les appropriations qui en dérivent, afin que nous
puissions avoir avec chacune d’elles des relations
spéciales.

Le Pére, par exemple, ne procéde de personne et
engendre le Fils auquel il donne de produire avec lui
le Saint-Esprit. 1l récapitule donc en lui toute la
Sainte Trinité dont il est 1'origine premiére. Et c’est
pour faire ressortir ce caractére que la liturgie le cite
toujours le premier et lui attribue en propre la Toute
Puissance. Suivant I'ordre du Credo, qui est celui du
Cycle, c’est « au Peére tout puissant, créateur du ciel
et de la terre » que 1I'Eglise adresse d'abord ses
hommages. Au début de l'année ecclésiastique,
c'est-a-dire pendant le temps de 1'Avent, c'est vers
lui principalement qu’elle se tourne : « Envoyez
celui que vous devez envoyer.! » C'est le Pére en
effet qui nous envoie son Fils, car c’est lui qui en-
gendre le Verbe.

Puis elle honore en ]Jésus le Verbe qui s'incarna
pour nous sauver. Depuis le temps de Noél jusqu’a

1. Répons 3¢ legon, 2° Noct. 1¢r Dimanche.

23



CHAPITRE II.

I’ Ascension, elle contemple le mystére de 1'Incar-
nation et celui de la Rédemption. « Venez, Seigneur,
ne tardez plus. » ]ésus vient et meurt pour nous
racheter; puis il ressuscite et remonte au ciel pres de
son Pére.

Alors I'Eglise se tourne vers I'Esprit-Saint, 1'en-
voyé du Pere et du Fils car il procéde de I'un et de
'autre par voie d’amour. « Venez, Esprit-Saint, dit-
elle 3 la Pentecote, remplissez les coeurs de vos
fidéles et allumez en eux le feu de votre amour. ! »

Gardons-nous toutefois de croire qu’elle sépare les
Personnes dans son culte car, bien que distinctes,
elles ne possédent qu'une seule et méme Nature.
Aussi la liturgie chante-t-elle : « Gloire au Pére et au
Fils et au Saint-Esprit. » « Bénissons le Pere, et le
Fils avec le Saint-Esprit » (Te Deum). Et le Credo
affirme que le Saint-Esprit « est adoré et glorifié en
méme temps, simul, que le Pére et le Fils ». « La
divinité du Pére et du Fils et du Saint-Esprit est une :
leur gloire égale, leur majesté coéternelle » (Symbole
de S. Athanase). « Louange & Dieu le Pére, gloire
au Christ roi et & 1'EsBrit-Saint; honneur égal aux
trois Personnes divines, tribus honor unus » (Ave
Maris stella). « A celui qui engendre (Pere) et a celui
qui est engendré (Fils) louange et jubilation; a celui
qui procéde de 1'un et de 1'autre (Esprit-Saint) com-
par sit laudatio, qu'une louange semblable soit ren-
due » (Tantum ergo). L’Eglise tient donc bien
compte dans la priére qu’elle adresse aux trois per-
sonnes divines de leur propriété personnelle et de
I'unité de leur nature.

. Alléluia de la Messe.

24



0
©
®
]
@

YOS DGV

LA SAINTE TRINITE.

Rome jamais ne voulut autoriser de féte séparéc
en 1’honneur d'une Personne divine. Et si 1'on cé-
lebre par des solennités particulieres le Fils et le
Saint-Esprit, c’est en raison de leur mission exté-
rieure. « Innocent XIll, notre prédécesseur, écrit
Léon XIII, refusa absolument, malgré de vives ins-
tances, d’établir une féte spéciale en 1’honneur du
Pére. Que, si I'on féte en particulier les mystéres du
Verbe Incarné, il n’existe aucune féte honorant uni-
quement la nature divine du Verbe, et les solennités
de la Pentecote elles-mémes ont été instituées, des
les premiers temps, non en vue d honorer exclusive-
ment le Saint-Esprit en lui-méme, mais pour rappeler
sa descente, c’est-a-dire sa mission extérieure. ! »

La sainte Trinité est tellement le but supréme de
tout le culte officiel de I'Eglise que tout s’y raméne;
dans 1'ordonnance générale du Cycle, les Saints ne
viennent qu’au second plan.

La messe qui est un sacrifice, c’est-a-dire un acte
qu'on n'offre qu'a Dieu, est offerte aux trois Per-
sonnes : « Suscipe Sancta Trinitas », « Placeat tibi
Sancta Trinitas ». L'Eglise commence cet acte au-
guste entre tous par le signe de la croix fait « au nom
du Pére et du Fils et du Saint-Esprit » et elle le ter-
mine en bénissant de la méme fagon la foule. Les
Kyrie, Christe, Kyrie sont trois fois répétés pour
honorer ce méme mystére. Le Gloria in excelsis chan-
te Dieu le Pére « Deus Pater omnipotens » |ésus-
Christ, son Fils, « Domine Fili unigenite, Jesu Christe
et le Saint-Esprit « cum sancto Spiritu ». 11 me
semble inutile de citer le Credo qui est une formule

1. Divinum illud munus, 9 mai 1897.

25

DwHNEX



CHAPITRE II.

de croyance en la sainte Trinité.Les Oraisons s’adres-
sent « au Pére qui vit et régne avec le Fils en 1'unité
du Saint-Esprit ».

A 1'Offertoire, on offre le pain et le vin a Dieu le
Pére, on remplit le calice en rappelant le mystére de
I'Incarnation du Verbe, puis on prie I'Esprit sancti-
ficateur de descendre sur les oblations

Au Canon de la messe, on rend graces a Dieu le
Pére (Préface), on rappelle les mystéres de la vie du
Christ et I'on invoque, trés explicitement, dans cer-
taines liturgies, 1'Esprit-Saint.

« Toutes les Anaphores?,dit & ce sujet Dom Cagin,
ont la physionomie d'un Symbole de foi trinitaire
tout en action de graces, comme est également trini-
taire la formule de collation du Baptéme, comme est
trinitaire la prédication des apotres, quelle que soit
'authenticité parfaite de 1'Apostolicum qui le con-
tient. Il serait exact de dire que 1'Action de grices
(Préface) est tout un mémorial des magnificences et
des ceuvres de Dieu jusqu’a la Consécration, la Con-
sécration n’étant elle-méme que le mémorial de la
Ceéne amené dans I’Anaphore précisément au mo-
ment historique du Jeudi-Saint comme c’est, aussitot
apres, et cela partout, le mémorial du Vendredi-Saint
ou de la Passion, du Samedi-Saint ou de la descente
aux Enfers, de la Résurrection, de 1’ Ascension, qui

. Dans quelques liturgies on cite formellement en cet endroit
le Saint-Esprit.

2. L'Anaphore (action d'élever, d’offrir) désigne toute la partie
sacrificielle de la Messe ou Messe proprement dite. Elle correspond
au Canon de notre Messe. Il y a de nombreux types d'Anaphores
grecques et orientales comme il y a différents Canons latins (Gélasien,
Ambrosien, Mozarabe, etc.). Le nétre est le Canon Romain.

26

@O

2L 9RL

& HNSL



V76N TO TFOONT

NZ706070 © 6N D W7o

V76N

LA SAINTE TRINITE.

détermine aussitét 1’ offerimus sacerdotal ! coincidant
avec la pénétration du Prétre éternel dans le Saint
des Saints de la Trinité bienheureuse, puis I'invo-
cation du Saint-Esprit, ou Epiclése, coincidant 4 son
tour avec le moment historique de la Pentecéte, et
recevant justement la sa signification théologique le
plus splendidement mystérieuse et la plus exacte,
enfin 1'accession des fideles & la communion de tous
ces mysteres dans I'Eglise et dans 1" éternelle doxolo-
gie. Ce microcosme surnaturel de 1'économie histo-
rique de l'Incarnation et de la Rédemption se
développe exactement sur le plan, lui-méme histo-

rique, du Symbole, passant de Dieu tout puissant et -

créateur, & I'Incarnation et a la Rédemption, & 1'As-
. N A .1 . N . ,
cension, a la Pentecdte, 4 I'Eglise et a la vie éternelle.
L’ Anaphore apostolique passe de méme du Pére au
Fils et au Saint-Esprit, et 1'Eglise, achevant dans le
corps mystique du Christ ce qui manque a sa passion,
prépare ainsi, comme le dit magnifiquement 1'Ana-
T ’ . .

phore V, par l'opération de 1'Esprit-Saint, la com-
munion de ses membres i la vie divine, en les
associant par avance & 1'Acte pur de la Doxologie
éternelle dans |'éternelle Trinité... per Ipsum, et cum
Ipso, et in Ipso.

La derniére partie du Canon serait donc la part

1. Apres la Préface, le prétre dit les paroles de Jésus a la derniére
Céne, puis il évoque le souvenir de sa « bienheureuse passion, de sa
résurrection des enfers et de sa glorieuse ascension » et offre dans cet
esprit le pain et le vin consacrés « Offerimus... Panem sanctum et Ca-
licem salutis perpetue ». Aprés vient la priere Supplices « que ces
offrandes soient portées jusque sur votre autel en présence de votre
divine majesté » et enfin le « per Ipsum, et cum Ipsum et in Ipso,

par Jésus, avec Jésus, et en Jésus toute gloire appartient A vous, Dieu
le Pére tout puissant, en l'unité du Saint-Esprit » (Canon de la messe).

27

—BDRLHNSX

9



REXFY 70 VF VTIEVNTC 6D

€

7©

CHAPITRE II.

d’opération appropriée au Saint-Esprit, 1'ceuvre
sanctificatrice, de méme que la partie s’étendant du
Sanctus a I'Epiclése était celle du Fils accomplissant
I’ceuvre rédemptrice, comme 1'Eucharistia jusqu’au
Sanctus était le sacrifice de louange de 1'Ancienne
Loi & Dieu le Pére, la reconnaissance de 1'ceuvre
créatrice et conservatrice. ! »

Tous les Psaumes et Cantiques se terminent par
le Gloria Patri que 1'on dit debout et en s’inclinant.
« Lorsque le chantre commence a dire le Gloria Patri.
dit saint Benoit en parlant des Matines, aussitot tous
se levent de leurs siéges par honneur et respect pour

- la sainte Trinité.2 »

Le Te Deum glorifie les trois Personnes divines.
« La sainte Eglise confesse votre nom par toute la
terre, o Pére d’infinie majesté, et elle vénere votre
Fils véritable et unique ainsi que le Saint-Esprit con-
solateur. »

LLes Hymnes qui proclament aux différentes épo-
ques de l'année les mystéres de la vie du Christ
et les merveilles opérées dans 1'dAme des Saints
les rapportent toujours par la doxologie, que 1'on
chante aussi en s’inclinant, a la gloire de la sainte
Trinité. Aux fétes de la sainte Vierge, par exemple,
I'Eglise dit : « Gloire a vous Jésus, qui étes né de la
Vierge, ainsi qu'au Pére et au Saint-Esprit dans les
siecles éternels. » A celle de sainte Martine (30 jan-
vier) : « O Dieu dont la droite soutient les martyrs,
vous qui etes Un et Trois, donnez a vos serviteurs la
lumiére. »

I. Les origines de la messe (Revue pratique d'apologétique, | mars

1920, p. 673 et ss.). — 2. Ste Régle, Ch. IX.

28



LA SAINTE TRINITE.

Et c'est ainsi qu'en nous faisant honorer les
Saints, la liturgie, loin de nous détourner de la sainte
Trinité, nous y raméne toujours.

Lorsque c’est Jésus que I'Eglise honore, c’est a la
deuxiéme personne de la sainte Trinité que son culte
d’adoration, s'adresse. Chaque fois qu’a 1'autel le
prétre prononce ces paroles : « Et le Verbe s’est fait
chair », au Credo par exemple et au dernier Evan-
gile, il fait une génuflexion, car Jésus est Dieu. Et
peut-étre n'est-il pas inutile de souhaiter que notre
dévoticn au Sacré-Coeur — durant le mois de juin
par exemple — ait bien toujours pour objet dernier
la Personne divine qu'est le Christ en unité de nature
avec le Pére et le Saint-Esprit, car 1'humanité du
Sauveur est elle-méme en adoration devant la Divi-
nité dont une distance infinie la sépare.

C’est aussi parce que I"humanité de Jésus est unie
au Verbe, que I'Eglise se prosterne en adoration de-
vant le Saint Sacrement!. Et ce culte de latrie a pour
objet non seulement Dieu le Fils, mais aussi les deux
autres personnes de la sainte Trinité, car 1a ou est le
Verbe, la sont aussi le Pére et le Saint-Esprit, puis-
gu'ils n’ont tous Trois qu'une méme Nature.

En étudiant la piété au XX* siécle, peut-étre y
aurait-il lieu de constater un fléchissement dans le
culte envers la sainte Trinité. Et 1'on pourrait s'éton-
ner que la dévotion moderne, dont les initiatives tou-
jours nouvelles doivent du reste étre accueillies et
encouragées dans la mesure ot I'Eglise le fait elle-

1. « A la Tres-Sainte Trinité et a3 chacune de ses Personnes, au
Christ-Seigneur, méme sous les espéces sacramentales, est dii le culte

de latrie. » (Canon 1255.)

29

SRLHNY

L A\OICT ANORY ~N

LNORL AN



N\
[/]

oa

/]

"‘

CHAPITRE II.

méme, n'ait jamais réservé un mois a la sainte Tri-
nité et ne parle que trop rarement de neuvaines ou
de triduums en son honneur.

Sans attendre, du reste, ces manifestations popu-
laires, 1 'Eglise a consacré principalement au culte de
la sainte Trinité le jour que Dieu se réserve et qui
commande toute la semaine. 1l suffit, pour le prou-
ver, de rappeler que la Préface, assignée au Diman-
che, chante ce profond et sublime mystére : « Dieu
éternel, avec votre Fils unique et le Saint-Esprit vous
étes un seul Dieu, un seul Seigneur; non dans 1'unité
d’une Personne, mais dans la Trinité d'une seule
substance... en sorte que, confessant une véritable et
éternelle Divinité, nous adorons tout ensemble et la
propriété dans les personnes et I'unité dans 1'essence
et I'égalité dans la majesté. C’est elle que louent les
Anges et les Archanges, les Chérubins et les Séra-
phins qui ne cessent de chanter d'une voix unanime:
Saint, Saint, Saint ».

C’est le Dimanche aussi a 1'office de Prime que se
trouve le symbole de saint Athanase qui expose lon-
guement toute la doctrine de I'Eglise sur le mystére
de la sainte Trinité. « La foi catholique consiste a
révérer un seul Dieu dans la Trinité et la Trinité
dans 1'Unité, sans confondre les personnes, ni divi-
ser la substance. Car, autre est la personne du Pére,
autre celle du Fils, autre celle de 1'Esprit-Saint. Mais
la divinité du Pére et du Fils et du Saint-Esprit est
une : la gloire égale, la majesté coéternelle. » « Au-
tre est la personne du Pére, dit de méme le prétre au
baptéme des adultes, autre celle du Fils, autre celle

30



TOCNTOONTO 7E 6N

D VNFOCNTO ® N7 <70 TN

(O ENNEIGN]

LA SAINTE TRINITE.

de I'Espnit-Saint;mais ces trois n’ont qu’une seule
substance et une méme Divinité. »

La messe votive réservée, dés avant le 1X* siecle,
au Dimanche est celle : De Sancta Trinitate. Aussi
comble-t-elle naturellement le vide qui existait le
premier Dimanche aprés la Pentecote, du fait de la
célébration des Ordinations durant la nuit qui pré-
cede. Ce fut I'origine de la féte de la sainte Trinité
ou I'on « adore, dit I'Invitatoire, le vrai Dieu, Unité
dans la Trinité et Trinité dans 1'Unité ».

Le Dimanche est bien le jour consacré par I'Eglise
a honorer spécialement les trois Personnes divines.
Qu’on n’allégue donc pas un vague et fallacieux
prétexte de monotonie pour chercher a rétablir
I'Ordo d’avant 1913 ou les dimanches étaient pres-
que toujours sacrifiés aux fétes des Saints avec les-
quelles ils coincidaient. Maintenons au contraire cette
liturgie riche et variée qui est toute a la gloire de la
sainte Trinité et donnons a tous nos actes de piété
cette tendance vers le mystére des mystéres, vérita-
ble « clef de vofite » du Nouveau Testament. C’est
un des motifs les plus puissants pour lesquels le
culte public est source premiere du véritable esprit
chrétien.

C’est aussi a quoi pourrait coopérer, bien plus ef-
ficacement qu’on ne le pense, I'adoption, pour le
maitre-autel, du moins s’il est placé a la croisée de la
nef et du transept, d'une simple table de pierre riche,
abritée sous un beau ciborium d’honneur, garnie de
son grand crucifix et de ses chandeliers; mais sans
retable ni statue, comme cela se voit dans les basi-
liqgues de Rome. De cette fagon I'on comprendrait

31

ole) 4

O]

WORLHNGLHND NS

ZAORLHNIDCHNS

S5TEN

NIOULNDCLHNTE,

LN\OCL 9 %

L O]



CHAPITRE II. — LA SAINTE TRINITE.

davantage que le culte s’adresse & Dieu plutdt qu'a
ses Saints.

Si on met un retable, que ce ne soit jamais aux
dépens de 1'autel qui doit au contraire, par ses pro-
portions et sa richesse, étre mis par lui en valeur. L.es
Saints qui 1'ornent sont alors considérés comme le
corps mystique du Christ, représenté lui-méme par
’autel. C’est la vision de 1’ Apocalypse ot les Anges
et les Bienheureux sont prosternés devant le tréne de
Dieu et autour de 1'autel de 1'Agneau et chantent
I'éternel Sanctus. Et ainsi I'orientation essentielle de
la piété n’est contrariée en rien.

32



AU PERE PAR
LE FILS DANS
L ESPRIT-SAINT

e ——

E premier but de la liturgie est, nous
I’avons vu, de nous faire adorer la
Sainte Trinité en établissant entre
nos ames et les Personnes divines
des relations qui correspondent a
leurs propriétés respectives.

Montrons comment la priere officielle de 1'Eglise
réalise ce programme en nous faisant aller, selon la
formule de nos Livres Saints et de la Tradition, « au
Pére par le Fils dans le Saint-Esprit ».

1) Au PERE.

Dans les Collectes, c’est généralement au Pére que
la liturgie s’adresse en lui attribuant ! les merveilles
opérées par les Saints.

« O Dieu qui avez daigné décorer de la palme du
martyre et de glorieux miracles le bienheureux Fi-
dele... » (24 avril).

« O Dieu qui avez élevé le bienheureux Marc, no-
tre évangéliste, a la dignité de prédicateur de I'Evan-
gile... » (25 avril).

« O Dieu, consolateur de ceux qui sont tristes et

1. Ce n'est qu'une attribution, car les ceuvres ad cxtra sont des
trois Personnes.

33



(6]

70

CHAPITRE II1.

salut de ceux qui espérent en vous, 6 vous qui avez
miséricordieusement regu les pieuses larmes de la
Bienheureuse Monique... » (4 mai).

Ce Deus qui est bien le Pére, puisque ces oraisons
se terminent ainsi : « par Jésus-Christ qui étant Dieu
vit et régne avec Vous en I'unité du Saint-Esprit. »

C’est au Pére que s’adressent, en général, toutes
les prieres faites par le prétre a la messe. « Quand on
prie a 1'autel, disent les conciles d"Hippone (393) et
de Carthage (397), 1’oraison doit toujours étre adres-
sée au Pére. » Dans le Missel romain il ne se trouve
que vingt-sept oraisons adressées au Fils et elles sont
presque toutes postérieures au XIII* siécle !.

C’est au Pére que se font les offrandes a 1'Offer-
toire : Suscipe sancte Pater; c’est au Pére que 1'on
rend grace a la Préface « tibi semper et ubique gratias
agere Domine sancte Pater omnipotens »; c’est lui
que I'on glorifie 4 la petite Elévation « tibi, Deo Pa-
tri, omnis honor et gloria »; c'est a lui que l'on
adresse la priere avant la Communion « Pater nos-
ter » et l'action de grices de la Postcommunion.

« Lorsque vous prierez, avait dit Jésus a ses ap6-
tres, vous direz : Notre Pére. » Et I'Eglhse se confor-
me a cet ordre. Cela ne veut pas dire que le Fils et
le Saint-Esprit ne soient pas le terme de notre culte,
mais c’est simplement pour affirmer que c’est du
Pére que procédent les deux autres Personnes 2, de
sorte qu'il récapitule en quelque sorte en lui la Sainte
Trinité. Honorer le Pére, c’est honorer implicitement

I. Cf. Questions liturgiques. — Louvain, 1913.

2. Le Saint-Esprit procéde aussi du Fils, « Qui a Patre Filioque

procedit » dit le Credo, mais c’est parce que le Pére, e¢n engendrant le
Verbe, lui a donné de pouvoir produire avec lui I'Esprit-Saint.

34



AU PERE PAR LE FILS DANS L'ESPRIT-SAINT.

et le Fils et le Saint-Esprit dont il est le principe.

2) Par LE FILs.

Le motif capital pour lequel I'Eglise s’adresse au
Pére, c’est que nous sommes tellement unis a Jésus,
Fils du Pére, que nous formons avec lui, selon la
doctrine de saint Paul, un immense corps vivant
dont le Christ est la téte et dont les Chrétiens, de
tous les pays et de tous les temps, sont les membres.
Par le sacrement du Baptéme, nous avons con-
tracté avec Jésus un mariage divin qui trouve sa
consommation, dit Bossuet, dans la Sainte Com-
munion : « Erunt duo in carne una. » Aussi a I'Of-
fertoire, I'Eglise nous fait-elle demander que, comme
la petite goutte d’eau se méle au vin, nous ayons part
a la divinité de Celui qui a daigné se revétir de notre
humanité. En conséquence de ce mariage mystique,
le Pére de Jésus notre époux devient aussi le nétre et
une sainte audace « audemus dicere » nous fait dire:
« Notre Pére. »

C’est donc comme fils, par notre union intime avec
Jésus, que nous entrons dans le sein de la famille
divine et devenons enfants du Pere. C’est le Christ
qui est la voie : Ego sum via. Il est la porte : Ego
sum porta par ou il faut passer pour aller au Peére.
« Par le Christ homme, dit saint Augustin, nous
allons au Christ Dieu. » Et c’est ce que la liturgie
cherche a nous faire réaliser.

Cette priere officielle plait infiniment au Pére car,
dite en union avec Jésus, elle a une portée infinie que
lui communique le Verbe !. C’est pourquoi la priére

I. Les actes sont posés par les personnes. Lorsque Jésus adore

35



7 N£©)]

[/]

LY
[/]

T T .

CHAPITRE III.

« Aperi », qui précéde les Heures canoniales, con-
tient ces paroles : « Seigneur, je vous paie ce tribut
d'adoration en m unissant aux intentions divines
avec lesquelles vous avez loué ici-bas votre Peére. »

L'Homme-Dieu est donc l'intermédiaire ou mé-
diateur obligé entre les hommes et Dieu. Aussi
toujours les oraisons liturgiques adressées a Dieu le
Pére aboutissent-elles a cette conclusion « par Jésus-
Christ notre Seigneur ». « C’est par Lui, ajoutent les
Préfaces, que les Anges louent Votre majesté, que
les Dominations 1'adorent et que les Puissances la
réverent. Te igitur, donc, Peére trés clément, c’est
par Jésus-Christ votre Fils, notre Seigneur, que nous
vous supplions d’accepter ces offrandes... car c’est
par lui, avec lui et en lui que toute gloire vous est
donnée, 6 Dieu le Pére. » (Canon de la messe.)

Le Verbe Incarné, qui est comme homme notre
introducteur auprds du Peére, est, nous 1'avons dit,
comme Dieu le terme de notre culte. La conclusion
des oraisons ne nous laisse aucun doute a cet égard :
« Par Jésus-Christ notre Seigneur... qui vit et régne
avec Vous en l'unité du Saint-Esprit dans tous les
siécles des siécles. » Mais 1'Eglise veut que nous
contemplions davantage en ]Jésus ’homme, le Pon-
tife supréme qui, comme téte du corps mystique,
adore, au nom de tous ses membres et avec eux tous,
Dieu dans la personne du Pére. Et ainsi est écarté
le danger, pour les fideéles, de croire qu'll y a deux
personnes dans le Christ, celle qui adore et celle qui
est adorée.

son Pére. c'est donc la deuxiéme personne de la Sainte Trinité qui
par son humanité adore le Peére.

36



(OGN EION]

Nz

AU PERE PAR LE FILS DANS L ESPRIT-SAINT.

Unissons notre priére a celle de Jésus et appro-
chons-nous de Dieu en lul offrant les mérites de ce
Fils bien-aimé dans lequel il met toutes ses com-
plaisances. Ainsi le veut le Maitre quand 1l dit
« Demandez & mon Pére en mon nom. » L inobser-
vance de ce précepte explique peut-étre la stérilité
fréquente de nos prieres. La communion, p. ex., faite
apres |'offrande a Dieu du sang de Jésus en union
avec le prétre a la messe, ne serait-elle pas davantage
le baiser du Peére apaisé par cette présentation méme ?

La doctrine de la médiation du Christ est toujours
observée par 1'Eglise dans son culte officiel et c’est
un motif encore pour lequel la liturgie est la source
premiére et indispensable du véritable esprit chrétien.

3) DaNs L'ESPRIT-SAINT.

La priere ofhcielle, toute pénétrée du dogme de
I'Incarnation, exprime également la mission exté-
rieure de 1'Esprit-Saint, sanctificateur des ames.

Procédant du Pére et du Fils, 1l est le lien d amour
qui les unit I'un a I'autre. Il couvre Marie de son om-

‘bre et descend, sous la forme d'une colombe, sur

]ésus pour montrer que c'est par son opération que
I’humanité sainte du Christ est unie a la Divinité.

Aussi |'Eglise termine-t-elle ses oraisons en disant
« par Jésus-Christ qui vit et régne avec le Pére en
I'unité du Saint-Esprit » et, a la in du Canon, elle
demande « que par Jésus tout honneur et toute gloire
soient rendus a Dieu le Pére tout puissant en |'unité
du Saint-Esprit ».

Cet Esprit-Saint, 1'envoyé du Pére et du Fils,
descendu sur I'Eglise au jour de la Pentecote,

37



(G O]

©
N
9
A\

]

M OEN\%SDE VLG M

®

L

CHAPITRE IlI.

ne cesse de descendre en chacune de nos Ames.

Autour du cénacle souffle un vent impétueux; a
I'intérieur des langues de feu embrasent les Disci-
ples. Le Pére et le Fils I'envoient. Sa mission se
manifeste par des signes extérieurs qui ont motivé,
nous l'avons vu au chapitre précédent, 1'institution
de la féte de la Pentecéte en 1'honneur de 1'Esprit-
Saint.

Jésus souffle sur ses Apbtres et leur dit : « Rece-
vez le Saint-Esprit. » Le prétre au baptéme souffle
trois fois sur I'enfant et dit : « Va t'en esprit im-
monde et laisse place a I'Esprit-Saint. » L' huile sain-
te employée dans quatre sacrements rappelle la
cclombe portant son rameau d olivier et désigne les
graces de I'Esprit qui se répandent dans les Ames

1. A la bénédiction des Saintes Huiles le Jeudi-Saint I'Eglise
chante : « Qu'au commencement de toutes choses Dieu, entre tous
dons de sa bonté, a fait produire & la terre les arbres et parmi eux
I'olivier qui nous donne cette onctueuse liqueur destinée au chréme
sacré. » « Les propriétés de 1'huile, par lesquelles est représenté
I'Esprit-Saint, dit S. Thomas, se rencontrent en une plus large mesure
dans 1'huile des oliviers que dans toute autre, d'ot il suit que I'olivier
lui-méme, par sa perpétuelle frondaison, signifie la vive effusion de la
miséricorde du Saint-Esprit. » (IIl q. LXXIL, a. 2 ad 3.) Aussi I'Eglise
continue-t-elle: « Lorsque les crimes du monde eurent été expiés par
le déluge, la colombe vint annoncer la paix rendue a la terre par le
rameau d’olivier qu’elle portait, symbole des faveurs que nous réser-
vait I'avenir. » Au Dimanche des Rameaux, elle dit encore que Dieu
« a ordonné a une colombe de venir annoncer par un rameau d’olivier
la paix au monde ». Et elle ajoute: « Les branches d’olivier que les
Juifs jetaient sur le passage du Christ publiaient en quelque maniére
I'onction de I'Esprit qui allait se répandre sur eux. » Ces branches
sont semblables & celle que la colombe portait dans son bec en ren-
trant dans l'arche; « elles sont un signe de paix et d'effusion de
miséricorde. » L'huile qui est la matiére des sacrements de la Con-
firmation, de I'Extréme-Onction et qu'on emploie aussi dans I'adminis-
tration du Sacrement de 1'Ordre, est donc bien le signe de |'effusion
de I'Esprit-Saint qui par elle est donné aux &mes. On trouve parfois
en iconographie I'Esprit-Saint sous une forme humaine le front ceint
d’une couronne d'olivier, ou sous la forme d'une colombe qui porte
dans son bec un rameau d’olivier ou une fiole d'huile sainte.

38



AU PERE PAR LE FILS DANS L'ESPRIT-SAINT.

C’est donc toujours par un rite extérieur qui ne se
rapporte qu’a I’'Esprit-Saint que la grace nous est
donnée. Et c'est ainsi que 1'on exprime la doctrine
des Péres Grecs, et spécialement de saint Cyrille
d’Alexandrie, qui affirment que cette Personne joue
un rdle spécial dans la sanctification des dmes. Cest
I'Esprit-Saint qui en prend possession et c’est par
Lui que le Pére et le Fils viennent et demeurent en
nous, puisqu'il a la méme nature qu’eux et en est
inséparable.

Et cet Esprit nous lie a Jésus. Il est le souffle puis-
sant sous la poussée duquel nous allons par le Christ
A Dieu le Pére. « Nous avons accés au Pere dans
I'Esprit-Saint », dit 'Apbtre I. « Vous avez regu,
ajoute-t-il, 'Esprit d’adoption dans lequel nous
crions : Abba, Pére. 2 » La liturgie tenant compte de
la mission extérieure du Fils et du Saint-Esprit,
qgu'elle affirme toujours dans ses formules et ses rites,
fait de I'Esprit-Saint le principe et du Christ, notre
Pontife, le moyen de notre ascension vers Dieu, alors
que le Pére, qui récapitule en lui toute la sainte Tri-
nité, en est le terme.

1. Aux Ephés. II, 18. — 2. Aux Romains. VIII, 15,

39



7O T3 S . 7OOCNTO

TWNTOCT OO OV

ous devons aller a Dieu le Pére par
Jésus dans UEsprit-Saint. Cette mé-
diation de Jésus, comment pourrons-
nous en user puisque, depuis 1'As-
cension, notre Pontife supréme a
__ | quitté la terre? Et cet Esprit-Saint,
envoyé pour le remplacer, ol réside-t-il?

C’est ici qu'il convient d’évoquer cette personne
morale que la liturgie appelle « Notre Sainte Mére
I'Eglise ». Epouse du Christ, baptisée dans 1'Esprit-
Saint, elle nous conduit, nous ses enfants, jusqu'a
Dieu, le Pére de Jésus et le sien. C'est par I’Eglise,
et par elle seule, que nous entrerons dans la maison
paternelle, qui est le royaume des cleux.

L Eglise visible, c’est tout d'abord le Pape. Avant
de quitter cette terre, Jésus revét du Pontificat su-
préme Pierre, le chef des ap3tres, et tous les Papes,
ses successeurs : « ITu es Pierre, et sur cette pierre
je batirai mon Eglise. Tout ce que tu lieras sur la
terre sera lié dans l= ciel et tout ce que tu délieras sur
la terre sera délié dans le ciel.! » Puis, lorsqu'il
prend congé de tous ses Apotres, Jésus leur dit :

I. Saint Matthieu. XVI, 19.

40



NZO TOOCNTOONTNH

WTOCNTOCNTOCENTO

PAR L’EGLISE A DIEU.

« Recevez I'Esprit-Saint. Tout ce que vous lierez sur
la terre sera lié au ciel et tout ce que vous déliez sur
la terre, sera délié dans le ciel. ! »

Le pouvoir de Pierre est étendu a tous les Apbtres
réunis a leur chef. « Immédiatement apres le Pontife
Romain et sous sa direction, écrit Léon XIII, le gou-
vernement des intéréts religieux du christianisme
appartient aux Fvéques. S’ils ne sont pas placés au
faite de la puissance pontificale, ils sont cependant
princes dans la hiérarchie ecclésiastique et, comme
chacun d’eux est préposé au gouvernement d'une
église particuliére, ils sont, dit saint Thomas, com-
me les ouvriers principaux dans la construction de
I"édifice spirituel. 2 »

De sorte qu'il existe sur terre une hiérarchie visi-
ble ou principat sacré constitué par le Pape et par
tous les Evéques. Cette Eglise visible remplace Jésus
dont elle étend pour ainsi dire I'Incarnation au mon-
de entier et a travers tous les Ages, car ce sont les
pouvoirs du Christ qu’elle exerce. Bien plus, elle
possede la mystérieuse puissance de faire descendre
sur tous les autels le Verbe Incarné et elle veille
autour de tous les tabernacles ot il réside. C’est en
vertu des mémes paroles : « Faites ceci en mémoire
de moi 3 » dit le Concile de Trente, que les Apdtres
recoivent le pouvoir de consacrer et sont établis
prétres, ce qui montre |'union intime qui existe entre
I'Eucharistie et la Hiérarchie. L'Eglise est donc un
autre Jésus, parce qu'elle en est inséparable et que,
revétue du sacerdoce méme du Sauveur, elle sup-

1. Saint Matthieu. XVIII, 18. — 2. Sapientie christiance.
3. Saint Lue, XXII. 19.

41



CHAPITRE I .

plée, par son ministére, & tout ce qu' manque au
Christ dans le Saint-Sacrement.

C’est au nom de ]ésus-Hostie qui, dans ce nouvel
état, a cessé de parler et de se mouvoir, que I'Eglise
préche et agit. De sorte que |'autorité ecclésiastique,
toujours inséparable du Christ, peut dire comme lui :
« Personne ne va au Pére que par moi. »

*
* *

Par Jésus-Eglise nous allons donc au Peére dans
I'Esprit. « Ce sont les Evéques, affirme 1’ Apbtre, que
I'Esprit-Saint a posés pour régir I'Eglise de Dieu. ! »
Cet Esprit prit possession de 1'Eglise au jour de la
Pentecote. Descendu sur le Christ sous la forme
d'une colombe, symbole d'amour, il descendit, nous
I'avons vu, sur I'Epouse du Christ sous la forme de
langues de feu, autre symbole d'amour, dans la
chambre nuptiale du Cénacle. Et depuis, il n'a ja-
mais quitté 1'Eglise. Aussi le régne de la Hiérarchie
catholique est aussi le régne de 1'Esprit-Saint. Il en
est tellement inséparable que saint Pierre au concile
de Jérusalem s'écrie : « Il nous a semblé & nous et
a I'Esprit-Saint... »

L'Eglise, nous le disions au chapitre précédent,
mentionne |'action de cet Esprit dans les formules
de sa priere et par des rites nombreux. Il importe de
le montrer davantage encore.

Saint Paul parle de la grace de 1'Esprit-Saint qu’il
a donnée & Timothée par I'imposition des mains. Et,
dans la cérémonie du Sacre d'un évéque, les trois
pontifes consécrateurs lui imposent simultanément

1. Actes des Ap. XX, 28.

42



PAR L’EGLISE A DIEU.

les mains et disent : « Regois I'Esprit-Saint. » Puis
ils versent sur sa téte le Saint-Chréme, ce signe habi-
tuel des graces du divin Esprit.

Cet Esprit-Saint, les Evéques le communiquent, &
leur tour, a leurs prétres : « Si quelqu’un dit que, par
la Sainte Ordination, I’Esprit-Saint n’est pas donné,
qu’il soit anatheéme », dit le Concile de Trente. Eten-
dant sa main, et apres lui tous les prétres, I'Evéque
dit : « Répandez Seigneur dans leur 4me 1'Esprit
de sainteté.» Puis, au chant du Veni Creator Spiritus,
il oint leurs mains de 1'huile des catéchumeénes. Et
enfin il souffle sur eux en disant : « Recevez le Saint-
Esprit, les péchés seront remis & ceux a qui vous les
remettrez. »

Il ordonne aussi le diacre en lui imposant les mains
et en disant : « Recevez le Saint-Esprit, pour que
vous soyez fort et résistiez au démon. » Pour le
sous-diacre il dit : « Remplissez son 4me du Saint-
Esprit et de ses sept dons. »

Lorsque 1'évéque confirme, il chante d’abord le
« Veni Sancte Spiritus », puis il impose les mains. 11
continue: « Envoyez |'Esprit-Saint, le Paraclet, I'Es-
prit de Sagesse et d’Intelligence, de Conseil et de
Force, de Science et de Piété, I'Esprit de Crainte. »
Puis il oint les confirmants du Saint Chréme en
disant : « Je vous confirme avec le chréme du salut. »
« O Dieu, termine-t-il, qui avez donné votre Esprit-
Saint & vos Apbtres et qui avez voulu que par eux et
leurs successeurs il fut transmis aux autres fidéles,
faites descendre le méme Esprit sur les enfants dont
les fronts ont été par nous oints du Saint Chréme,

43

v RAND

NVORLHN RLAE CLHNORCLHNOCHNSRCLNS |

VORLS CLHN

Y

©



NFTOCNT

IO

Vg

CNT

CHAPITRE 1V,

qu'il daigne habiter dans leurs cceurs et en faire des
temples ol 1l manifeste sa gloire. »

En administrant 1'Extréme-Onction, les prétres
oignent aussi les infirmes et ajoutent : « Guérissez
Seigneur, nous vous en supplions, par la griace du
Saint-Esprit les infirmités de ce malade. »

La Hiérarchie sacrée, qui est le prolongement de
Jésus, posséde et donne comme lui-méme 1'Esprit-
Saint. Elle en est toute remplie; et se laisser guider
par elle, c’est, comme nous le disions, aller au Pére

par le Christ dans I’ Esprit-Saint.

* *

Mais, comment de fait, 1'Fglise nous conduit-elle
au Pere?

Pour le comprendre rappelons-nous que ]ésus a
donné a son Eglise le pouvoir de magistére pour ins-
truire les Ames, de ministére pour les sanctifier et de
gouvernement pour les diriger. Ce triple pouvoir,
c’est sous l'action de I'Esprit-Saint qu’elle 1'exerce,
et nous voudrions montrer qu’elle le fait tout spécia-
lement par la liturgie.

1) LE POUVOIR DE MAGISTERE.

Le Pape, assis sur la Chaire de St-Pierre & Rome,
est le docteur de I'Eglise universelle et c’est au cours
ou a l'occasion d’une cérémonie liturgique qu’il par-
le ex cathedra!. De méme I'Evéque assis dans sa
chaire épiscopale (cathedra) est le docteur de son

|. Aprés I'Evangile de la grandmesse papale, Pie IX définit en
1854 le dogme de I'lmmaculée Conception, puis il continua la messe.

44



PAR L’ECGLISE A DIEU,

Eglise particuliere, d’ou le nom de cathédrale donné
a I'église ou cette chaire se trouve.

Dans la premiére partie de la Messe, les lecteurs
lisent les Lectures tirées de 1’ Ancien-Testament, le
sous-diacre lit 1'épitre, ainsi appelée parce qu’elle
est le plus ordinairement tirée des épitres du Nou-
veau- | estament, et enfin le diacre lit 1'Evangile.
« Celui qui préside, dit saint Justin, adresse alors au
peuple une allocution dans laquelle il I'instruit sur
les passages qui ont été lus et 1'exhorte a I'imitation
de ces sublimes exemples. ! » A 1'époque de ce Pére
de I'Eglise, 1'évéque seul présidait et, s’il arrivait
qu'il f{it retenu par la maladie ou par tout autre em-
péchement légitime, il déléguait un prétre pour le
remplacer dans le ministére de la prédication.

« Dés les temps des apétres, écrit Dom Ursmer
Berliére, nous voyons la parole de Dieu annoncée
dans le service divin, unie si étroitement aux lectures
liturgiques que la tradition catholique n’a jamais cru
devoir la séparer complétement du service liturgique
ou lui retirer cette place d"honneur qui lui revient a
Juste titre. 2 »

Et, de nos jours encore, c’est a la messe qu’on lit,
aux Dimanches ou aux jours de féte, les lettres en-
cycliques des Papes ou les lettres pastorales des
Evéques.

Qu'il est substantiel et abondant ce pain de la doc-
trine que 1'Eglise nous distribue dans I’ Avant-Messe.
Chagque jour, ce sont des extraits de 1'Ancien et du
Nouveau Testament:; des versets de Psaumes dans
I'Introit, le Graduel, I'Offertoire et la Communion;

1. 1 Apol., c. 67. — 2. Revue Bénedictine, mars 1890.

45



(G (OION]

G TOOCWNTIOCNTOONTO TFo F¢

CNZOCNT

% MG

o

NGNS

YO M B

CHAPITRE I .

des passages des Prophétes ou des Apbtres dans
I'Epitre, qui tous viennent mettre en lumiére la pa-
role de Jésus dans I'Evangile. Et, faisant ressortir
davantage encore la beauté de ce tableau ou de cette
mosaique, dont toutes les parties forment un tout
harmonieux, le cadre liturgique, par sa richesse bien
digne des trésors qu’il contient, vient y ajouter une
derniére perfection. L'on comprend davantage les
enseignements du Maitre, par exemple sur la péni-
tence, lorsque, au mercredi des Cendres, on les en-
tend dans une église ol tout préche le deuil et
exprime la douleur que 1'Eglise ressent de nos pé-
chés. L’on saisit mieux toute la portée de la Résur-
rection du Christ lorsque 1'Evangile, qui en parle, est
lu et commenté apres les longs jours de deuil du
Caréme par des ministres revétus de vétements de
joie, apres un chant enthousiaste de 1'Alleluia et
dans une assemblée nombreuse conviée pour par-
tager cette vie nouvelle du Sauveur par la commu-
nion pascale.

Qu’il est éloquent cet enseignement donné, chaque
jour, par 1'Eglise lorsqu’elle nous propose un Saint
comme modele et nous décrit sa vie dans 1'office et
la messe. Elle nous y expose tout a la fois la théorie
et la pratique de 1'ascése chrétienne. Et, au cours de
I'année, que de fétes et, dés lors, que de vertus et de
vérités nous sont inculquées. C'est le Christ lui-
méme ou dans ses membres que nous avons de la
sorte toujours devant les yeux. Et I'imitation de Jésus
c’est la sainteté.

En parlant des Evangiles des Dimanches, le Con-

46



N7 6N N

7 YONTOOCNTOOCNTO6

G M7

7

D
(/]

7

PAR L’EGLISE A DIEU.

cile de Trente va jusqu’a affirmer qu’en les expli-
qguant aux fidéles au cours de 1'année on leur fait
repasser tous les points de doctrine contenus dans le
Catéchisme !. Et Bossuet n'a pas hésité a dire que
« le principal instrument de la Tradition est renfer-
mé dans les prieres de I’Eglise » 2,

La liturgie est une théologie que 1’'on étudie a ge-
noux. Tous les dogmes y sont affirmés avec une rare
puissance de pénétration, car I'Eglise y enseigns en
mettant en ceuvre toutes les facultés de ’homme a la
fois. La féte de Noél, par exemple, avec ses chants
joyeux et ses lumieres, avec les magnifiques textes
de son office et de la messe qui ne parlent que de
I’enfant-Dieu, apparait chaque année, comme une
affirmation des plus éloquentes du dogme de I’ Incar-
nation. Il en est de méme pour la Résurrection et
I’ Ascension de Jésus, pour I'Assomption de Marie
et pour tous les Mystéres. Toute la doctrine de ces
grands mysteres est exposée dans le missel et le
bréviaire aux jours ol on les célebre.

Nous pouvons donc conclure de toutes ces consi-
dérations que le culte public ou I'Eglise met elle-
méme en valeur, sous la direction de 1I'Esprit-Saint,
les richesses des Ecritures et de la Tradition est la
voie ordinaire — voie normale et siire — par ol son
magistére s’exerce parmi les hommes.

1. Voir : Appendice du Catéchisme du Concile de Trente ou le
Catéchisme distribué pour chaque Dimanche de l'année et adapté
aux Evangiles. — On ne saurait assez préconiser la reprise de I'Homé-
lie ou explication de I’'Evangile de la messe au préne. La prédication
ne pourra que gagner a étre mise chaque Dimanche dans son cadre

liturgique.
2. Etats d’oraison, ¢. VI.

47



CHAPITRE I .

2) LE POUVOIR DE MINISTERE.

C’est par cet ensemble de priéres, de cérémonies
et de rites, qui sont réglés d’aprés I'ordonnance des
livres liturgiques & savoir : le Missel, le Bréviaire, le
Rituel, le Pontifical, le Cérémonial des Evéques et le
Martyrologe, que I'Eglise exerce son pouvoir de mi-
nistére dans ce qu'il a d'essentiel. Tous les chapitres
qui suivent le prouveront. Qu'il nous suffise pour le
moment de montrer comment 1'Eglise nous sanctifie
par sa liturgie en général.

1) Chaque jour, la hiérarchie catholique, en célé-
brant le saint sacrifice qui est le centre de son culte
et en récitant les heures canoniales, obtient de Dieu
pour tous les chrétiens les graces méritées sur le
Golgotha.

2) Chaque année, les fétes du Cycle liturgique
nous rappellent tous les mysteres de la vie de Jésus
pour en appliquer les mérites & nos Ames.

3) Durant toute notre vie, les sacrements, dont I'ac-
tion est efficace par elle-méme, et les sacramentaux,
dont I'action dépend de la dévotion de ceux qui les
conférent et qui les regoivent, nous assurent les gra-
ces indispensables au salut.

Un enfant nait: I'Eglise, par ses prétres, se penche
comme une meére sur son berceau et lui donne par le
baptéme la vie de la grice. Plus tard, elle I'admet a
la table eucharistique ot il participe plus pleinement
aux fruits de la Messe qui sont ceux du Calvaire. Dés
son entrée dans 1'adolescence, son Evéque le confir-
me. A-t-il le malheur d’offenser Dieu, 1'Eglise le
réconcilie avec lui. Lorsque vient le moment, par

48



PAR L’EGLISE A DIEU.

exemple, pour un jeune homme, de se choisir un état
de wvie, c est elle encore qui lui confére le sacerdoce
ou qui bénit sa profession religieuse ou son union
nuptiale.

Et enfin, lorsque 1'heure est arrivée pour une Ame
d’aller a Dieu, I’Eglise la recommande au Tres-Haut
par |'onction sainte et, dans le deuil, elle récite 1'Of-
fice et la Messe des Défunts sur sa dépouille mortelle
qu’elle dépose ensuite dans une terre bénite.

Tous les sacramentaux comme 1'eau bénite, le
Confiteor, le Pater, la lecture de 1'Evangile, I'encens,
la bénédiction des cierges, des cendres, des rameaux,
et toutes les bénédictions que 1'Eglise donne en tou-
tes circonstances coopérent trés efficacement aussi,
nous le verrons, & notre sanctification.

3) LE POUVOIR DE GOUVERNEMENT.

Le pouvoir de gouvernement est « cette couronne
royale que le Pére a déposée sur le front de son Christ
et que Jésus-Christ dépose sur le front de son Egli-
se » I. Ce pouvoir, qui est tout a la fois législatif,
judiciaire et coercitif, s'exerce en partie par la
liturgie.

Le droit de liturgie, ou le droit de régler le culte
public et officiel, appartient au Chef visible de 1'Egli-
se 2. C'est depuis le Concile de Trente que les Pon-
tifes romains se sont réservé ce droit. Les liturgies
des différentes églises et les coutumes générales qui
s'établissaient dans le culte par le consentement de

I. Dom GReA. De I'Eglise.

2. « Unius Apostolice Sedis est tum sacram ordinare liturgiam,
tum liturgicos approbare libros. » (Can. 1257.)

49

SO



CHAPITRE I .

I'Evéque n’étaient du reste légitimées que par 1'ac-
ceptation tacite du Pape.

« Les livres liturgiques, qui réglent journellement
nos sacrifices, nos adorations et nos priéres, tirent
toute leur puissance de louange, d’intercession et de
sainteté du fait qu'ils sont donnés par le chef actuel
de la hiérarchie. Leur titre transcendant et incom-
parable devant le Pére qui est aux cieux, c’est qu'ils
formulent la grande Priére organisée par le vicaire de
Jésus-Christ. ! » Bréviaire, missel, rituel ont recu de
son autorité supréme leur authenticité légale et, dés
lors, les prieres qu’ils contiennent ne sont pas seule-
ment des formules approuvées, elles sont la priére
officielle de I’'Epouse du Christ, douée comme telle
d’une puissance supérieure d'intercession. L’Eglise
fait siennes ces formules, elles sont donc toutes dé-
bordantes des mérites du Christ, chef invisible de
I’Eglise, et de tous les Saints qui sont ses membres.

« Gardienne de I'idée de devoir. écrit Dom M. Fes-
tugiere, la liturgie devient, par 'effet de la 1égislation
rituelle, une école de devoirs. Nous n'avons pas a
analyser autrement ici cette législation qui regle le
cycle annuel, qui distribue guotidiennement entre
des actes liturgiques distincts la tiche de la priére
ofhcielle, et qui, enhn, par ses « rubriques » déter-
mine jusque dans le détail 1'accomplissement du
culte. - »

C’était ordinairement aussi a l'occasion de ses
réunions liturgiques que 1'Eglise portait ses juge-
ments et ses ordonnances comme no's le rappelle
encore maintenant la législation ecclés‘astique con-

1. D. BEaubuiN: La piété de I'Eglise, p. 24. — 2. Op. cit.

50

N9

9

NGO LNOCLSNIE,

CLVNSRL D

9



(G EIGNEIGN]

PIOIN Ol ZOICINAOIGI D CI OGOl OGNS GIN OGN O16)

PAR L’EGLISE A DIEU.

cernant la publication des bans qui se fait aprss
I"évangile.

De nos jours encore, I’Avent et le Caréme sont
des temps clos pour la solennité des mariages, et le
Caréme une période de jefine et d'abstinence. Aux
mémes époques 1'Eglise interdisait la guerre, sus-
pendait les tribunaux et arrétait les poursuites judi-
ciaires. Les observances des Vigiles, des Quatre-
Temps et des Vendredis sont aussi des exercices de
pénitence qui dépendent de la liturgie.

C’était aussi a l'occasion de ses réunions litur-
giques que |'Eglise exercait, souvent, son pouvoir
exécutif. « L’expulsion et la réconciliation des péni-
tents qui, par leur nature, appartiennent a la disci-
pline coercitive de 1'Eglise sont, par leur forme, des
actes cérémoniels, » dit M. Desloge. La confession
pascale avec la pénitence imposée en est encore un
vestige et une réelle application.

L'excommunication enfin exclut de I'Eglise et de
I’assemblée des fidéles; elle ferme |'entrée méme des
églises.

Le pouvoir coercitif s’exerce encore par 1'interdit
qui prive toute une région des priéres publiques, des
sacrements et de la sépulture ecclésiastique.

L’'Eglise est donc reine et elle exerce une partie de
sa souveraineté dans la liturgie. Toujours elle s’y
montre juste et si, parfois, elle y use de sévérité pour
le besoin des 4mes dont elle a la charge, c'est en y
mélant sa priere toute puissante afin d’obtenir de
Dieu le pardor.. De sorte que c’est plutét une mére
qui, par la discipline un peu rude dv Caréme, de
I’Avent ou des Vigiles, amene ses enfants & gofiter

51



CHAPITRE IV. — PAR L'EGLISE A DIEU.

plus pleinement les joies de Paques, de Noé&l et des
grandes fétes de I'année.

*
* *

Concluons-en la nécessité, pour I'dme qui veut
puiser |’esprit chrétien & sa source premiére et indis-
pensable, d'aimer la liturgie, car c’est par elle que
I'Eglise exerce une bonne part de son magistére, les
parties essentielles de son ministére et un peu de son
pouvoir disciplinaire.

Un strict minimum de participation a la vie litur-
gique s'impose a tous : c'est notamment | assistance
a la messe les dimanches et jours de fétes.

Mais, pour I’Ame qui voudra étre PLEINEMENT sou-
mise au triple pouvoir qu’exerce I'Eglise afin d'aller
ENTIEREMENT par elle & Dieu, elle se fera un devoir de
recourir le plus souvent possible a la liturgie. Il y
aurait donc inconvénient pour qui veut devenir par-
fait a faire abstraction, dans sa vie quotidienne, du
cadre dans lequel évolue la priére liturgique. On se
priverait par la de bien des grices et on priverait
aussi Dieu de la gloire spéciale que lui donne la
priere publique de 1'Eglise.

52



LESPRIT
DIOCESAIN ET
PAROISSIAL

OUR exercer son triple pouvoir de ma-

gistere, de ministére et de gouver-
nement, |'Eglise divise le monde
catholique en diocéses et paroisses.

Rappelons-nous que, dans toute
son ampleur, I'Eglise, c’est d"abord
le Pape qui posséde éminemment a lui seul le triple
pouvorr qu'il a regu du Christ comme Docteur, Prétre
et Roi. Ensuite, ce sont les Fvéques qui le partagent
avec lui pour les besoins de tous les fidéles et plus
rarticulierement pour ceux de leur diocése. Puis ce
sont les Prétres qui recoivent quelques-uns de ces
droits de leurs Evéques dans la mesure ou ces der-
niers le jugent nécessaire; ce sont enfin les Fidéles
qu1, soumis directement au Pape, a leurs Eveques
et a leurs Curés, professent avec eux la méme foi,
regoivent par eux les mémes sacrements et obéissent
sous eux aux mémes lois.

La basilique de Saint-Pierre ou le Pape office so-
lennellement et celle de Saint-Jean-de-Latran, qui est
la cathédrale de I'évéque de Rome, sont pour les
chrétiens de tout I'univers les symboles du sommet
de la hiérarchie : elles marquent le centre visible de

I'Eglise.

53

o B X% O

N  NCwhn

O WORLS ehHNY

~z
=

RS ©



[\]
[/}

[/

CHAPITRE V.

Les nombreuses cathédrales, semées a travers le
monde, forment comme une couronne autour de la
basilique mére et maitresse : les Evéques y président
a la priére publique.

Enfin les églises paroissiales et les autres sanc-
tuaires, ou les prétres célébrent le culte officiel, sont
comme autant de rejetons de 1'église-meére du dio-
cése.

La fonction du chapitre papal ou épiscopal est
avant tout liturgique. « Les chanoines, écrit Dom
Besse, ont pour fonction spéciale de célébrer dans
son intégrité et avec toute la solennité désirable la
hiturgie catholique par le chant quotidien de la messe
et des heures canoniales. L'évéque rehausse cette
liturgie diocésaine, les jours de féte, par les offices
pontificaux. Ce service religieux fait partie intégrante
de la vie diocésaine. »

Autrefois 1" évéque célébrait seul dans son diocése,
seul il y préchait, seul il baptisait dans 1'unique
baptisteére situé pres de son église. Les paroisses alors
n’existaient pas et c’était le diocése qui portait le
nom de paroisse épiscopale.

« Les fidéles du monde entier, dit le Cardinal Mer-
cier, se plaisent a aller en pélerinage & Rome. Les
fideles du diocese et, plus spécialement de la ville
épiscopale, doivent avoir & coeur de faire, de temps A
autre, en leur église cathédrale, un pélerinage pieux.
Chers fidéles, les occasions ne vous manquent pas de
vous acquitter de cette pratique d’attachement filial
4 I'égard de votre église-meére.

» Est-1l dans le diocése une seule église ot1 la ma-
jesté des cérémonies religieuse dépasse ou égale celle

54



L ESPRIT DIOCESAIN ET PAROISSIAL.

dont il dépend de vous d’étre, quand vous le voulez,
les heureux témoins. Office pontifical 4 toutes les
grandes fétes de I’année, Vépres solennelles du i-
manche, cérémonial pontifical du Jeudi-Saint, Or-
dinations sacerdotales... que de splendeurs litur-
giques qui, hélas, sont aujourd’hui encore pour
beaucoup d'entre vous des trésors fermés!

» Je bénirais la Providence si cette invitation pou-
vait vous rendre plus familiére votre superbe église
cathédrale et vous faire gofiter davantage sa liturgie.

» Ne voudrez-vous pas, désormais, vous partager
et faire en sorte que, dans les diverses circonstances
que je rappelais ci-dessus, chacune de vos familles
soit représentée aux offices de la cathédrale par un ou
plusieurs de ses membres? Les Congrégations, les
Confréries, les Conférences de Saint-Vincent-de-
Paul, les Associations, les Cercles ouvriers, les Pa-
tronages ne viendraient-ils pas, a tour de rdle, pren-
dre part aux offices de leur église-mere?

» Les prétres des paroisses et des communautés
religieuses ne se feront-ils pas un devoir et une ioie
de donner a leur évéque ce sentiment de paternité
spirituelle qu'ils éprouvent eux-mémes, chaque di-
manche, au milieu de leurs ouailles? »

C’est parce que |'évéque concentre en lui toutes
les énergies de cette paternité spirituelle qu’il est seul
pére dans le sens propre du mot et que la cathédrale
est la véritable maison de famille de tous les diocé-
sains. Si elle est la plus belle et la plus vaste de
toutes les églises du diocése, c’est précisément parce
qu’elle est le siege de celui qui posséde en lui, pour
tous les diocésains, la plénitude du sacerdoce.

55



[/]

(/]

/]

CHAPITRE V.

C’est dans 1’évéque qu’est concentrée toute la vie
religieuse du diocese. « L'Eglise, par lui, recoit les
dons de Dieu, par lui adresse a Dieu ses supplica-
tions, par lui fait monter vers le ciel la louange et la
bénédiction, par lui rend ses actions de graces. Cest
la le mystére de la priere liturgique, de cette priere
publique qui est I'acte quotidien et perpétuel de
I’Eglise... Et si I'assemblée ne peut toujours avoir
lieu par I'union matérielle des membres d’une Eglise
autour de la chaire épiscopale, le lien visible de la
communion ecclésiastique continue a rassembler les
membres de I’Eglise dans la priére liturgique a la-
quelle ils prennent part en quelque lieu qu'ils se
trouvent. De sorte que ce grand sacrifice de la priére
liturgique est un sacrifice perpétuel et cette union de
I’évéque et du peuple dans lequel il est offert ne
souffre pas d’interruption. ! » C’est la 1'esprit catho-
lique et diocésain.

On me permettra d’ajouter ici une magnifique pa-
ge de Monseigneur Charost, alors évéque de Lille 2.

« Montrons combien le corps tout entier des fidéles
est intéressé a se donner un organe central ou afflue,
et d’ou repart, et par lequel s’unifie toute la vie reli-
gieuse du diocése.

« Notre terre, c’est la Flandre, avec une méme foi,
avec les mémes traditions famihales simples et for-
tes. Cela nous confére déja une unité profonde et
indivisible.

1. Doy GREa, Op. cit.

2. Sa Grandeur Mgr Alexis Charost fut le premier évéque du
diocése de Lille. Il déploya une admirable fermeté et une vaillance
sans égale au cours de la guerre et mit plusieurs fois sa splendide

éloquence au service de la cause liturgique, spécialement lors du
Congrés général de musique sacrée de Tourcoing en 1919.

56



7.6

[CI(

76 \g

§\

L’ESPRIT DIOCESAIN ET PAROISSIAL.

« Mais qui ne comprend que cette unité fonciére
et constitutive doit passer en acte et en exercice con-
tinuels, qu’elle doit se montrer en quelque sorte a
elle-méme par un signe sensible, par une Cathédrale
qui soit, & ses heures, la grande église paroissiale de
tous nos fideles et de tous les prétres? L3, dans la
Basilique de Notre-Dame-de-la-Treille, ot tous sont
chez eux au méme titre et au méme droit, accueillis
par le méme et direct amour de cette sainte Patronne
du diocése, nous prendrons plus manifestement
conscience de notre unité spirituelle et familiale. La,
nous reserrerons les liens que le découpage des pa-
roisses morcele nécessairement; nous exercerons
cette vie que les physiologistes appellent de relation,
et qui se superpose a la vie des cellules et méme des
membres considérés a part. L3, apparaitront dans
une solidarité imposante ces incessants échanges de
priere, d'affections mutuelles, de connaissance s’en-
tretenant et se faisant plus intime qui constituaient,
dés 'origine, — saint Paul |'atteste, — 1'unité vi-
vante et agissante du corps du Christ : I'Eglise. En
termes qui s emboitent les uns dans les autres, com-
me les articulations de ce corps lui-méme, 1' Apbtre
en admirait |’assemblage si bien concerté, et les join-
tures si bien prises, et la perpétuelle réciprocité des
bons offices regus et rendus entre tous ses membres !.

« Comme les plus anciens Péres, un saint Clé-
ment, pape, dés la fin du premier siécle, et quelques
années apres, un saint Ignace d’Antioche ont eu for-
tement le sentiment de cette unité, que réalisent con-
tinuellement 1'Evéque et la chaire, c’est-a-dire

. Ephes., 1V, 16.

57

()
]
(/4
74
\}

[/}

”



CHAPITRE V.

I'Eglise de I'Evéque ! « Tous, disait saint Clément.
nous y sommes portés ensemble et en accord par la
conscience de notre unité. ! » « Les prétres s’y as-
semblent en corps, ajoutait saint Ignace et y sont
accordés a I'Evéque, comme sont les cordes d’une
cithare. » C’est dans la Cathédrale, église-meére et
normale des églises paroissiales, que 1'unité de pro-
nonciation de la langue rituelle et du chant religieux,
tant recommandée par ces deux Peres, doit se mon-
trer dans une plus stricte observance; c'est 1a que la
splendeur et la pure exécution des fonctions sacrées
doivent former le gofit et le sens liturgique des éléves
du sanctuaire, qu'elles découvrent aux fideles qui
I'adorent la majesté du Seigneur, dont ces rites sont
comme une révélation sensible et authentique; c’est
la que la regle et la tradition purement suivies doi-
vent donner au diocese 1'unité de la priere publique,
complément de 1'unité de foi et de baptéme!

« C'est 13, enfin, dans ce cadre propre a I'Evéque,
et dont la grandeur fait mieux apparaitre celle de sa
fonction, qu’aux ordinations prolongeant la chaine
d'or du sacerdoce, le rattachement de celui-ci au
Pontife qui en posséde seul la plénitude et la fécon-
dité, apparait avec plus d’éclat; que les familles et
amis des ordinands, venus de tous les points du
diocese a 1'église o 1'Evéque, qui partout ailleurs
passe, a son établissement et son siége, volent surgir
comme de sa source la mission divine du sacerdoce
gu’'aucune puissance, qu aucune loi humaine ne
peuvent capter ni se soumettre a elles-mémes. C’est
13, sous la main de I'Evéque, successeur des Apbtres,

1. Prima Clementis, XXXIV, 7.

58

(4



L’ESPRIT DIOCESAIN ET PAROISSIAL.

envoyés par le Christ, envoyé lui-méme par Dieu
son Pére, sous cette main étendue sur les jeunes
diacres pour les investir du sacerdoce de Jésus-
Christ, que le mot de Tertullien regoit toute sa lu-
miere, et sa force sublime : « Ecclesia ab Apostolis,
Apostoli a Christo, Christus a Deo ! »

« Nos églises paroissiales. quelque sainte qu'en
ait été ’origine, quelque chéres qu’elles soient a la
trés juste dévotion des fideéles, ne peuvent donner
cette impression d’origine et de continuité divine.
Certes, leur institution présente, elle aussi, le carac-
tere auguste de la légitimité et elle a été faite a tres
bon droit, optimo jure, comme s’exprime le Concile
de Trente!. Cependant ces églises ne sont, comme
la fonction curiale, que d’institution ecclésiastique.
Elles n'ont paru qu’apres plusieurs siecles de Chris-
tianisme. Lorsque les primitives chapelles de se-
cours, qui rayonnaient autour de 1'église-cathédrale,
unique église paroissiale de la cité et la communauté
des fidéles, eurent été peu a peu érigées en paroisses,
— par un procédé qui continue encore de nos jours,
— elles apparaissent a tous, comme des provigne-
ments de 1'Eglise cathédrale. Celle-ci restait pour
toutes la meére toujours visitée et aimée, le centre de
I’unité, le siege et le foyer de cette « conscience com-
mune » si bien mise en valeur par le Pape saint Clé-
ment. L’Eglise cathédrale peut redire a toutes les
églises paroissiales, dans une mesure assurément
plus modeste et toute participée, ce que le Christ
disait & ses Apdtres : « Je suis le cep, vous étes les
rameaux. » Donnons au cep sa belle et pleine venue,

. Scssio XIV, cap. 9.

59



NZEOEWNTe NTSOW

CHAPITRE V.

pour que tous les rameaux s’y attachent harmonieu-
sement dans |'unité et dans la continuité qui sont les
marques divines de |'Eglise. ! »

*
* *

Cette union a I'Evéque, et par lui au Pape, com-
ment se réalise-t-elle pour le plus grand nombre des
fidéles sinon par Uintermédiaire des prétres. Les
Evéques, en effet, ne pouvant tout faire par eux-
mémes dans leur diocése, déléeguent leurs prétres
pour les remplacer auprés du peuple. De sorte que
comme le prétre agit au nom et a la place de son
supérieur hiérarchique, se grouper autour de lui dans
les assemblées du culte, c’est se grouper, en défini-
tive, autour de 1'évéque.

Dieu agrée volontiers la priére sacerdotale et nous
devons chercher a offrir souvent a Dieu nos prieres
en union avec celles des prétres. C’est ce qui se fait
pour tout office liturgique, car il est toujours présidé
par un prétre (Canon 1256). Et lorsque, comme c’est
le cas pour une messe solennelle, les ministres sont
nombreux et qu'ils font pieusement leurs cérémo-
nies, nous pouvons affirmer que Dieu est davantage
porté a nous accorder ce que nous demandons par
leur intermédiatire ainsi multiplié. Un roi n’est-1l pas
plus honoré lorsqu’un ambassadeur lui présente avec
respect une requéte en étant entouré d’une nom-
breuse escorte pleine de déférence, que lorsqu’il est

seul pour le faire? "

Mais parmi les prétres qui sont nos interméd:aires,

l. Lettre paroissiale de Mgr Charost : Semaine religieuse du

diocése de Lille, 18 juillet 1920.

60

woHNG



L’ESPRIT DIOCESAIN ET PAROISSIAL.

il en est un que I'Eglise députe d'une fagon spéciale
pour cela et c’est le curé de notre paroisse. La pa-
roisse est une succursale de la cathédrale et le curé
un remplagant de I'Evéque. « L’église paroissiale
n'est notre foyer spirituel que pour autant qu’elle
est la filiale de 1'église-mére. ! » Et le curé est le lien
qul nous unit & notre évéque, car c'est de lui qu'il
tient sa charge de pasteur de nos ames. 1] est le dé]é-
gué qui, du fait de sa nomination, devient le ministre
officiel du culte dans sa paroisse. C'est a lui qu'il
revient d'y présider et Dieu accepte plus volontiers
les prieres qui lui sont faites par son entremise. 1l
possede, en effet, au profit de ses paroissiens, uns
puissance tout particulierement efficace de média-
tion, puisqu'il est I'intermédiaire établi entre eux et
le ciel. Aussi, comme |'évéque, pasteur principal,
il doit, & ceriains jours, célébrer la messe pour son
troupeau qui lui est confié. 1l doit aussi le nourrir
de sa parole. C'est lui qui est le prétre légitime
député a cet effet et, du haut de la chaire, il est avant
les autres l'organe authentique de 1'Eglise. « La
voix du pasteur a une grice et une vertu particuliére
pour le brebis, dit Massillon : il parle avec I'autorité
et la tendresse d'un pere; les vérités les plus simples
dans sa bouche tiennent de la grice de son minis-
tére une bénédiction que nous ne saurions donner
aux notres... »

Aussi le Concile de Trente demande-t-il qu'on
aille & sa paroisse au moins les Dimanches et jours
de fétes, quand on peut le faire commodément, tant

|. DoM BEAUDUIN: Questions liturgiques 1913, ne 1, Louvain.

61



7o TOCNTO

N 7e 6N

ZOCN

[N EIGNOIONIENCONOIOIOIGINZRIGN

CHAPITRE V.

il est important d’écouter la voix et les avertisse-
ments de son pasteur.

C’est dans le tabernacle de 1’église paroissiale que
Jésus a fixé pour nous sa résidence officielle. C’est
la aussi que, de 1'autel qui lui est dédié, Marie
répand spécialement sur les paroissiens les graces
de sa maternité. On y voit I'autel des Saints auxquels
la paroisse est plus redevable, I'autel surtout du saint
Patron en 1'honneur duquel est élevé ce temple et
qui est le protecteur attitré de toute la famille qui s’y
réunit. C’est 13, enfin, qu’aprés nous avoir donné, au
cours de notre vie, les divers Sacrements, 1'Eglise
pleure sur notre dépouille mortelle. Sur les dalles
que nous y foulons aux pieds ou sur les pierres tom-
bales qui en décorent les murs, se trouvent les noms
des défunts qui appartenaient a cette méme famille
paroissiale.

Une page écrite par un maitre résume admirable-
ment toutes ces pensées. Le P. DESURMONT au
chap. X de la 1™ partie de son ouvrage sur La
Charité sacerdotale, écrit : « De méme que Jésus-
Christ Eucharistie s’est comme multiplié, afin que
chacun de nous le possédat pour soi et prés de soi,
de méme il a voulu que I'Eglise universelle fiit
comme particularisée, et que les populations chré-
tiennes eussent a leur portée comme une reproduction
de I'Eglise catholique : c’est la paroisse. La paroisse
est pour le peuple chrétien le lieu de la Providence,
le centre de la religion et le bon ordre de la hiérarchie.
...La Providence a, en effet, ses lieux privilégiés o1
elle agit plus qu’ailleurs pour le bien des élus. Parmi
ces asiles favorisés, la paroisse a son rang, et, sous

62



L’ESPRIT DIOCESAIN ET PAROISSIAL.

un rapport, ce rang est le premier; parce que, de
tous les endroits ou il faut aller chercher Dieu, elle
est le plus autonisé, le plus indiqué pour tous, le plus
multiplié et le plus accessible. Dans ce séjour de la
Providence s’exerce, plus que partout ailleurs, la
religion tout entiere. L3, le baptéme; la, la confir-
mation; la, le catéchisme; la, le tribunal de la
pénitence plus stable qu’ailleurs; 14, la parole de
Dieu spécialement authentique; la, le mariage; la,
le rendez-vous des morts; 13, le festin pascal; 13, le
sacrifice perpétuel et obligatoire; la, enfin, la plus
compléte personnification de Jésus-Christ,c’est-a-dire
le pasteur. Centre de la religion, la paroisse est aussi
le bon ordre de la hiérarchie. Par elle, chaque chré-
tien va du prétre a 1'évéque, de 1'évéque au Pape,
du Pape a Jésus-Christ. »

I_e curé est donc établi par 1'Eglise et choisi par la
Providence pour permettre au Pape, premier chef de
la paroisse, et a I'Evéque, deuxiéme chef de la
paroisse, de remplir efficacement leur charge auprés
des chrétiens dont ils sont responsables.

Et c’est par les paroisses, qui couvrent comme
d’un réseau aux mailles serrées toute la terre, que
I’Eglise établit officiellement le régne du Christ dans
le monde. Aussi le Concile de Trente prescrit-il aux
évéques « pour procurer plus stirement le salut des
dmes qui leur sont confiées, de diviser la population
en paroisses fixes et distinctes et de désigner pour
chacune un curé; et, dans les villes et localités ou il
n'y en a pas, d’en établir le plus tét possible ».

11 importe donc de nous renouveler dans notre
esprit paroissial. Il importe de nous rappeler que

63



N7

CHAPITRE V. — L’ESPRIT DIOCESAIN ET PAROISSIAL.

c'est avant tout pour l'exercice du culte officiel de
I'Eglise que le curé et la paroisse ont été établis, car
c'est la liturgie qui constitue ce qu'il y a de plus
essentiel dans la vie paroissiale. Et cette vie se
manifeste d une fagon toute spéciale dans la grand-
messe de chaque Dimanche. Dans cette assemblée
pléniére de toute la famille — réduction de la messe
pontificale de la Cathédrale — il y a surabondance
de vie spirituelle. C'est la surtout que 1'on se sent en
contact intime avec la priere officielle de 1'église-
mere.

Usant ainsi de la médiation de notre curé, nous
sommes unis au sacerdoce de notre évéque et a celui
du Pape qui participent eux-mémcs au sacerdoce de
Jésus. Ainsi Dieu regoit de nous une gloire parfaite
et il nous comble de ses bienfaits. C'est un des
motifs pour lesquels la liturgie est la source premiére
et indispensable du véritable esprit chrétien.

64



\ ) LE SAINT

SACRIFICE
DE LA MESSE|
ARG

—— = ==

ANS 1'univers, dit Bossuet, il n'y a
rien de plus grand que Jésus-Christ;
et en Jésus-Christ il n'y a rien de
plus grand que son sacrifice »; et
dans son sacrifice il n'y a rien de
plus grand que le moment ou le
Sauveur poussant un grand cri dit : « Pére, je remets
mon Ame entre vos mains » et mourut. Nous pouvons
dire de méme, er: nous rappelant que 1'Eglise est le
prolongement du Christ, et la messe le prolon-
gement du Calvaire, que dans le monde il n'y
a rien de plus grand que I’Eglise; que dans 1'Eglise
il n’y a rien de plus grand que la messe, et que dans
la messe il n'y a rien de plus grand que la transsub-
stantiation. « Quoi de plus admirable, s'écrie saint
Thomas, gue ce sacrement ou le pain et le vin sont
changés substantiellement au corps et au sang du
Christ, tellement que le Christ, Dieu et Homme
parfait, est contenu sous l'apparence d'un peu de
pain et d'un peu de vin. ! »

Ce miracle sublime, qui s’opére chaque jour sur
nos autels, est le centre de toute la liturgie, car c’est
un sacrifice. Or, c’est surtout dans le sacrifice —

1. 5° lecon de Matines de la Féte-Dieu.

65



CHAPITRE VI.

offrande réservée a Dieu seul — que se trouve 1’esprit
d’adoration. Aussi, est-ce avant tout par la messe
que I'Eglise rend aux trois Personnes divines le culte
de latrie qui leur est dfi.

L’Eucharistie se présente dans la ligne des humi-
liations comme le prolongement achevé de 1'anéan-
tissement de 1'Incarnation et du Calvaire. Jésus, dit
saint Bernard, s'abaissa par amour pour nous « us-
que ad carnem, usque ad crucem, usque ad panem »,
jusqu'a la chair, jusqu'a la croix, jusqu'au pain.
L.’ esprit de Bethléhem et celui du Calvaire se retrou-
vent tout entiers a 1'autel ot le Sauveur offre & Dieu
I'holccauste qu'il fit de lui-méme dans la créche et
sur la croix.

A l'exemple du Christ, dont la préoccupation
constante fut le sacrifice du Golgotha, la pensée de
I'Epouse de Jésus se concentre sur 1'autel. Cet autel
est le centre vers lequel toutes les lignes architec-
turales du temple convergent et c’est autour de lu:
gue 1I'Eglise organise toute sa liturgie que 1'on peut
appeler « misso-centrique ».

« L.a messe, dit Dom Cabrol, a été le grain de
sénevé d’ou est sortie toute la liturgie catholique. ! »
« La liturgie chrétienne, ajoute Dom Festugiere, a
accompli sa tAche en organisant |'immolation mys-
tique de la messe et en s’organisant autour de la
messe...; le sacrifice est 'ceuvre capitale du culte de
I’'Eglise, celle qui condense et concentre toutes les
énergies répandues. 2 » « Le sacrifice de la messe,
écrit & son tour M. Desloge, est le plus grand acte

1. Le livre de la Priére antique, ch. V.
2. La Liturgie catholique.

66



LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

6 de la liturgie chrétienne, et 1'Eglise, divinement
inspirée, ne juge pas pouvoir recommander plus
hautement la dignité des autres rites qu'en les

p célébrant au milieu du grand mystére de 1'autel.
Parcourez les pages du Pontifical et vous reconnaitrez
I'intention de 1'Eglise d’honorer, par leur contact
avec la messe, 1'excellence des sacrements et céré-
monies les plus dignes de sa vénération.! » « La
messe a elle seule, écrit le Pére Lafontaine, englobait
toute la liturgie; aujourd hui encore elle la domine
et tout le reste s'y rapporte. » Célébrer la liturgie
correspondait autrefois & notre expression célébrer
la messe.

*
* *

« A la derniére Céne, déclare le Concile de Trente,
la nuit ou on le livrait, pour laisser a 1'Eglise son
épouse bien-aimée un sacrifice visible qui représen-
terait et rappellerait jusqu’a la fin des siécles 1'obla-
tion sanglante accomplie & la croix, et qui nous en
appliquerait la vertu salutaire pour la rémission de
nos péchés quotidiens, Jésus, se déclarant le prétre
éternel selon 1'Ordre de Melchisédech, offrit a Dieu
le Pére son corps et son sang sous les espéces du
pain et du vin. [l commanda aux apbtres et a leurs
successeurs dans le sacerdoce d’offrir ce méme
sacrifice. 2 »

Le sacrifice de la messe représente donc, rappelle
et applique le sacrifice de la croix.

« Toutes les fois que vous mangerez ce pain et que

. Etude sur la signification des choses liturgiques, p. 50.
2. Sess. XXII, ch. 1 et 2.

67



CHAPITRE VI.

vous boirez cette coupe, déclare 1' Apbdtre, vous an-
noncerez la mort du Seigneur. » « Dans ce divin
banquet, chante 1'Eglise, on rappelle le souvenir de
sa Passion, recolitur memoria passionis ejus. »

La messe est, en effet, d’aprés l'intention du
Christ, qui la substitua la veille de sa mort a la
Paque juive !. le mémorial du « passage » de Jésus
de ce monde a son Pére. Et pour qu’elle en fiit le
mémorial vivant, Jésus prit « entre ses mains véné-
rables le pain et le vin » que, depuis plus de douze
cent ans les Juifs mangeaient et buvaient avec
I’agneau pascal en souvenir de leur « passage »
d'Egypte dans la terre promise. Puis, par une double
consécration, il changea la substance du pain,
aliment solide, en celle de son corps et la substance
du vin, élément liquide, en celle de son sang. Pour-
quoi ces deux consécrations successives, pourquol
ces deux espéces différentes et ces deux changements
bien distincts, sinon pour que le Calvaire f{it repré-
senté sur l'autel?

Lorsque le prétre, en effet, sur 'ordre du Maitre,
redit les paroles sacramentelles de la derniére Céne,
celles de la premiére consécration opérent la trans-
substantiation ou changement du pain en le corps
du Christ, mais n'ont directement que cette vertu
la; de méme que celles de la seconde consécration
n'ont pour effet direct que la transsubstantiation
du vin en le sang du Christ. Le pain a donc un titre
tout spécial & nous représenter le corps du Christ,

1. L'Offertoire du Vendredi de Paques montre que le rite de
I'agneau pascal fut institué par Moise pour rappeler chaque année

la délivrance d’lsragl. Dorénavant, |'immolation de « |'Agnecau de
Dieu » rappellera la délivrance du peuple chrétier.

68



ga@%ﬂ@@mcsmm@@%w@mm7@@\7@@\7@6@@\7@%

- TOCNTR TO

Ic)

o

e™”
"\

/]

/]

LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

puisque sa substance n’a été changée qu’en celle du
corps du Sauveur et le vin le sang de Jésus, car sa
substance n'a été de méme changée qu'en celle du
sang du Christ. Le sang et 1'Ame sont présents
sous I’espéce du pain, et le corps et I'Ame sous
’espéce du vin par concomitance, parce que ]ésus
ressuscité ne pouvant plus mourir, son corps, son
sang et son Ame sont inséparables. Strictement par
conversion, c'est son corps qui est d'un coté et son
sang de |'autre.

Et c’est pour cela que, bien qu'il soit en réalité
tout entier sous les deux especes, Jésus peut dire en

toute vérité en rompant le pain consacré : « Cecl est
mon corps » et en leur présentant le calice : « Ceci
est le calice de mon sang. »

Aprés lui, saint Paul dira aussi : « Le calice de

bénédiction, que nous consacrons, n'est-il pas une
communion au sang du Christ? Et le pain, que nous
rompons, n'est-il pas une communion au corps du
Christ? »

Et I'Eglise, dans tous ses rites et ses formules
liturgiques, aura toujours soin de désigner le corps
de Jésus-Christ quand il s’agit de 1'espece du pain
et son sang, quand il s’agit de I'espéce de vin.

A 1'Offertoire, le prétre offre séparément le pain
et le vin. A la Consécration, il les consacre, puis les
éléve séparément et c’est le désir de 1'Eglise que
nous regardions tour a tour ce pain pour affirmer
notre fol en sa transsubstantiation au corps du Christ,
puis le calice pour affirmer notre foi en la transsubs-
tantiation du vin au sang du Sauveur. C’est par cette
vue successive que nous prenons conscience du saint

69

WNORL @A

[N



VT DT NFTOCNTO

NTT

CHAPITRE VI.

Sacrifice. Au cours de la messe, des signes de croix
sont faits plusieurs fois séparément sur I'hostie
appelée corps, puis sur le calice dont le contenu est
appelé sang de Jésus. Au moment de la petite éléva-
tion, 1'hostie est unie pour ainsi dire au calice,
apparemment afin d’offrir le Christ tout entier & son
Pére. Enfin la communion du célébrant est faite aussi
sous les deux espéces : « Que le corps de N.-S.
Jésus-Christ garde mon ame », dit le prétre lorsqu'il
prend |'hostie sainte, « que le sang de N. S. Jésus-
Christ garde mon ame », ajoute-t-il en buvant le vin
consacré.

L.a messe est donc, grace a la double consécration,
une représentation vivante du Calvaire. C'est dans
ce sens qu'1l faut entendre ce passage de Bossuet :
« Dans la consécration, le corps et le sang sont
mystiquement séparés, parce que Jésus-Christ a dit
séparément : Cecl est mon corps, ceci est mon sang:
ce qui exprime une vive et efficace représentation de
la mort violente qu’il a soufferte. Ainsi le Fils de
Dieu est mis sur la sainte Table en vertu de ses
paroles, revétu des signes qui représentent sa mort.
On ne peut douter que cette action ne soit d’elle-
méme agréable a Dieu et ne I'oblige a nous regarder
d’un ceil plus propice, parce qu'elle lui remet devant
les yeux son Fils méme sous les signes de la mort
par laquelle il a été apaisé. ! »

Qui ne comprend maintenant cette parole du
Concile de Trente que la messe, qui « représente
'oblation sanglante accomplie sur la croix, nous en

1. Explic. de la doctr. cath. sur les maliéres de coniroverse.

Vives XII, p. 87.

70

/



/]

/]

70

LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

applique la vertu salutaire pour la rémission de nos
péchés quotidiens ». Elle est, en effet, déclare-t-il,
« le méme sacrifice que celui qui fut offert sur le
Calvaire, car c’est le méme prétre et la méme vic-
time ». « L hostie sanglante (du Golgotha), lisons-
nous dans le Catéchisme du Concile de Trente, et
I"hostie non sanglante (de 1'autel) ne sont pas deux
hosties, mais une seule. » C'est le Christ « qui
s'offrit sur la croix, qui s'offre maintenant d'une
fagon différente par le ministére de ses prétres ». Si
Jésus a terminé I'ceuvre de notre rédemption, il lui
reste encore a nous en faire I'application, car Dieu
exige, pour nous faire bénéficier des mérites du
Christ sur la croix, que le Sauveur lui-méme les lui
presente.

Au ciel, le jour de 1'Ascension, le Christ com-
menga ce sacerdoce céleste qu’il ne cesse jamais, car
« toujours il intercéde pour nous » en montrant a son
Pére ses glorieuses cicatrices . « Comme le grand-
prétre qui pénétrait dans le Saint des Saints avec le
sang des boucs et des veaux, il est entré dans le
tabernacle céleste avec son propre sang », écrit saint
Paul 2. « Il a préféré, dit saint Ambroise, aux Mati-
nes du Mardi de Paques, porter au ciel les blessures
regues pour nous et n'a pas voulu en supprimer les
traces afin de montrer & Dieu son Pzre le prix de
notre liberté. » « Voyez, continue Bossuet, comme il
s'approche de son Pére, lui montrant ces blessures
toutes récentes, toutes teintes et toutes vermeilles de
ce divin sang de la nouvelle alliance, versé pour la
rémission de nos crimes. 3 » C’est une sorte de Cal-

1. Voir page 11.— 2. Hebr. X, 12-14.—3. Sermon sur |'Ascension.

71



Ry

®

N7 M N

Y70

]
/]

L\
'r

®

[\

)
(2]

CHAPITRE VL.

vaire non sanglant éternellement dressé dans le ciel.

Et sur la terre, c'est & la messe que Jésus offre son
sang a son Pére. Tant dans I'acte de la consécration
que dans celui de 1'oblation qui I'accompagne (rite
de la petite élévation avant le Pater) !, c'est lui qui
est 'agent principal. C'est par sa vertu que s'opére
la transsubstantiation, et lorsque le célébrant 1'offre,
c'est lui, Pontife et Victime, qui s offre lui-méme,
les prétres n'exercant qu'un sacerdoce ministériel,
participation de celui de Jésus. « Puisque en ce divin
sacrifice, dit le Concile de Trente, le méme Christ est
contenu et immclé mystiquement, qui s'était offert
d’'une maniére sanglante sur la croix, la messe est
vraiment propitiatoire. Voila pourquoi, suivant la tra-
dition apostolique, on I'offre non seulement pour les
péchés, les peines, les satisfactions et toutes les
nécessités des vivants, mais auss1 pour ceux qui sont
décédés dans le Christ sans étre pleinement puri-
fiés. 2 » Jésus, a la messe, apaise Dieu irrité par le
péché parce qu'il lui présente son sang répandu sur
le Calvaire. Le sacrifice de 1'autel étant un sacrifice
propitiatoire, détourne par sa propre vertu la colére
de Dieu en nous le rendant propice. Aussi le mot de
Paix revient-il a tout instant sur les lévres du prétre
apres le Pater.

I existe entre le sacrifice du Golgotha et le sacri-
fice de 1'autel une union mystérieuse. De droit « par
la vertu d'une oblation unique, Jésus a consacré a
tout jamais ceux qui sont sanctifiés », comme le dit

1. « C'est une cérémonie du sacrifice, déclare Bossuet, d’élever la
victime pour |'offrir & Dieu. On éléve dans ce mé&me esprit le corps

et le sang de Not e-Seigneur qui sont notre véritable victime. »

2. Ss. XXII, ch. 1 et 2.

72



LE SAIN1 SACRIFICE DE LA MESSE.

saint Paul I'; mais de fait, il faut un autre sacrifice
pour nous appliquer ce que la croix nous a mérité.
« Le sacrifice de la croix, dit M. de Condren, mérite
tout mais n'applique rien, et le sacrifice de la messe
ne mérite rien, mais applique tout. » Aussi le
Concile de Trente afhrme-t-il que « puisque les
fruits du sacrifice sanglant sont trées abondamment
pergus par le moyen du sacrifice non sanglant, tant
il s’en faut que par celui-ci nous dérogions a celui-
la » comme voudraient nous en accuser les Protes-
tants.

La messe assure donc au sacrifice du Calvaire
toute son efficacité, elle est la croix mise a la portée
des Ames dans tous les pays et a travers tous les
siecles. C’est pour cela que la Secrete du IX® Diman-
che apres la Pentecote dit que « quand se célebre le
mystere de 'autel, chaque fois s’accomplit 1'ceuvre
de notre rédemption ». Et saint Jean Chrysostome
ajoute que « la célébration de la messe a la méme
valeur que la mort de Jésus sur la croix » en ce sens
gu’elle nous applique les graces que le Christ nous
mérita en mourant. C’est donc comme s1 nous étions
nous-mémes au pied de la croix. Voila ce que dit a
ce sujet le Concile de Trente : « Le Seigneur apaisé
par 1'oblation de ce sacrifice accorde la grace et le
don du repentir et pardonne méme les péchés gra-
ves.2 » Ces péchés ne nous sont pas pardonnes
directement comme dans le baptéme ou la pénitence,
car la messe agit de la méme fagon que le sacrifice
de la croix qui offre a Dieu la juste expiation de nos
fautes, mais elle nous obtient des graces actuelles

1. Hebr. IX, 28. — 2. Ss. XXII, ¢. 2.

73



CHAPITRE VI.

abondantes qui nous portent a des actes méritoires,
a nous repentir de nos fautes et a nous en confesser.
Et si nos Ames ne sont pas bien disposées, ce sacrifice
peut méme nous donner un droit de recevoir ces
graces en des circonstances plus favorables et spé-
cialement au moment de la mort.

La messe, étant un sacrifice satisfactoire, a aussi
une vertu toute spéciale pour remettre la peine diie
aux péchés déja pardonnés. Comme le sacrifice de la
croix, elle les remet directement en offrant a Dieu
les satisfactions du Christ. Et c’est ce qui explique
pourquoi « les dmes des fidéles retenues au pur-
gatoire sont aidées... surtout par le sacrifice salutaire
de 1'autel » . La messe éloigne donc de nous bien
des chitiments que nous devrions subir & cause du
péché et elle abrege notre Purgatoire.

La messe posséde enfin une vertu impétratoire
trés puissante qui nous obtient de Dieu des secours
pour tous les besoins de la vie. De 13, dans le missel,
des messes pour les malades, pour le temps de
guerre, pour la paix, etc... etc... Qui saura jamais dire
de combien de bénédictions, méme d’ordre purement
matériel, la messe est la source?

Estimons le saint Sacrifice et ne pensons pas qu'il
soit inférieur aux Sacrements du fait qu'il ne remet
pas, comme eux, le péché par lui-meme ou n aug-
mente pas directement la grace. Ses effets sont dif-
férents de ceux des Sacrements, mais ne leur cédent
en rien. L"Eglise méme a jugé la messe si nécessaire
qu’elle nous ordonne d'y assister le dimanche et aux
jours de féte, alors qu’elle ne nous impose stric-

. Conc. de Trente, id. c. 2 in fine.

74



LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

tement qu'une communion par an. D’autant meil-
leures sont les dispositions que nous apportons i ces
messes, d'autant plus grande est la gloire qui en
revient a Dieu, et plus considérable le profit qui nous
en revient a nous-mémes.

L.’on demandait un jour a Pie VII de vouloir bien
acccrder des indulgences a ceux qui assistaient au
saint Sacrifice. Et le Pontife n'y consentit point,
disant que « I'adorable Sacrement renfermait des
trésors de grices assez abondants et assez précieux
pour exciter la dévotion par lui-méme ».

*
¥ ¥

La conclusion qui s'impose est qu’1l faut ordonner
notre dévotion envers |'Eucharistie. D’abord le
Sacrifice avec la sainte Commniunion qui en est le
complément, puis I'adoration du saint Sacrement au
tabernacle. N'est-ce pas autour du maitre-autel que
se déroulent les magnifiques cérémonies de la messe
solennelle et que se chantent les heures canoniales.
Or, au maitre-autel des cathédrales et des églises
abbatiales, 1'on ne peut garder le saint Sacrement.
De méme, sauf dans quelques cas tout a fait excep-
tionnels, le cérémonial veut que le saint Sacrement
soit exposé a un autel différent de celui ol se célebre
la messe solennelle (cette régle est toujours observée
a Rome) parce que, seul alors, le Saint-Sacrifice doit
absorber toute I'attention des assistants.

Cette subordination du tabernacle 4 1'autel est
nettement marquée par 1'Eglise qui exige — sauf
une permission spéciale — que, chaque jour, une

75



CHAPITRE VI.

messe se célebre dans le sanctuaire ou 1'on garde
I'Eucharistie. Elle interdit aussi les tabernacles en
forme de tour isolés de I'autel.

On congoit, au reste, un temple sans tabernacle,
mais jamais un temple sans autel, car 1'église est
destinée avant tout a la célébration du saint Sacrifice
comme le montre fort bien la cérémonie de sa
dédicace.

Mais si la dévotion au T.-S. Sacrement exposé
dans 1'ostensoir ou présent dans le tabernacle n’oc-
cupe pas le premier rang, loin de nous toutefois
I'intention de la déprécier. La messe dite, le taber-
nacle reprend tous ses droits et I'Eglise veut que la
chapelle ou il se trouve soit la plus riche de toutes.
Lorsque, spécialement & partir du XIII° siecle, des
hérétiques osérent nier la présence de Jésus au
Saint-Sacrement en dehors du Saint-Sacrifice, I'Egli-
se favorisa un culte liturgique envers 1'Eucharistie
considérée comme Sacrement La Sainte-Réserve,
conservée aprés le sacrifice, est portée triomphale-
ment en procession. Elle devient 1'objet d'une
solennité toute spéciale : la Féte-Dieu, dont Luther
disait qu’elle était la plus abominable de toutes les
fétes de I'Eglise Romaine. Il est & noter toutefois que
le centre de cette féte est une messe.

Lorsque les messes cesseérent d’étre célébrées le
solr, on vit apparaitre, notamment a partir du
XVI® siecle, les Bénédictions du saint Sacrement
ou I'hostie, en dehors de la messe, est directement
I'objet d’un culte. Mais il est intéressant de remar-
quer qu elles étaient a I'origine unies aux Vépres ou
aux Complies. Le nom de « Salut » que nous leur



LE SAINT SACRIFICE DE LA MESSE.

donnons rappelle I'usage de faire cette courte adora-
tion au chant du Salve Regina (Salut Reine) qui
termine 1'office. « On pourra avantageusement join-
dre aux Vépres solennelles, dit Pie X, un sermon
approprié et une bénédiction du Tres-Saint Sacre-
ment. ! »

De méme que la Communion gagne a étre
rattachée a la Messe dont elle fait partie,comme nous
le verrons au chapitre suivant, ainsi les Bénédictions
du saint Sacrement gagnent a étre unies a 1'Office
divin qui a pour centre le saint Sacrifice. Ce ne fut
que plus tard que, comme pour la Communion, les
Saluts devinrent des cérémonies indépendantes de
I'Ofhice et il y aurait avantage, pensons-nous, a les
y rattacher.

Réservons donc toujours a la messe sa place
d'honneur et participons-y activement ahn de
retirer tous les fruits de salut que contient cette source
premiére et indispensable du véritable esprit
chrétien.

I. Motu proprio 1903.

77



A messe n'est pas seulement un puis-

sant moyen de sanctification parce
qu'elle est le Sacrifice de la loi nou-
velle, mais aussi parce que Jésus y
devient la nourriture de nos ames.
. C'est dans cette intention qu'il a
choisi, en instituant le Saint-Sacrement, les espéces
du pain et du vin. « Prenez et mangez. ceci est mon
corps »; « prenez et buvez, ceci est le calice de mon
sang », a-t-il dit & ses apbtres.

C’était par un repas ou l'on mangeait les victimes
immolées sur l'autel qu'on participait autrefois au
sacrifice. « Ceux qui mangent les victimes, dit saint
Paul, ne participent-ils pas a I'autel > ' » « Recevoir
le corps et le sang du Sauveur, dit le Canon de la
messe, c est participer a l'autel. » (Supplices). Le
Pontifical portait pour les confirmés, au moment de
la communion, la prescription suivante : « Qu'ils
participent maintenant au Sacrifice. »

La communion sacramentelle est le supréme degré
de participation au saint Sacrifice. Les fidéles doivent
y participer de cette fagon au moins une fois par an
au moment des fétes de PAques qui rappellent 1'ins-

1. Cor. X, 18.

(VA

N0 L0

AO



LA SAINTE COMMUNION.

titution de 1'Eucharistie. Mais le Concile de Trente
souhaite que les fidéles communient sacramentelle-
ment toutes les fois qu'ils assistent & la messe « afin
de recueillir plus abondamment les fruits du Tres-
Saint Sacrifice ».

L’autel de la derniére Céne était une table !. Les
apbtres mangeérent et burent le pain et le vin que,
par la consécration, Jésus venait de changer en son
corps et son sang. Jamais, dans les premiers siécles,
les fidéles n'assistaient & la messe sans communier.
« Aux premiers siecles de 1'Eglise, écrit Dom Cabrol,
on ne perdait jamais de vue cette union des fidéles
avec le Pontife dans une méme immolation. 2 » « Le
Pape Anaclet, dit le bréviaire au 13 juillet, decréta
qu'aprés la consécration tous communieraient. »
Nombreux, du reste, sont les témoignages qui mon-
trent comment autrefois, en vertu de la ferveur
premiére, de l’enseignement des apodtres et de la
coutume primitive, il efit été impossible de séparer
la communion de la messe.

Le prétre toujours doit communier au saint Sacri-
fice qu'il offre et, si, aprés la consécration, il ne peut
continuer la célébration, un autre prétre doit con-
sommer les saintes espéces.

« On fait, observe Fénélon, une espéce de violence
au sacrifice de Jésus quand on s'unit au prétre pour
I'offrir sans s’y unir aussi par la manducation. Assis-
ter & la messe sans y communier est une action
comme estropriée. » La communion est une partie

. Actuellement on fait deux sortes d'autel, 1'autel-table qui rap-
pelle celui de la derniére Céne et l'autel-tombeau, souvenir des

catacombes ou 1'on célébrait sur la tombe des maityrs et dans les
basiliques élevées sur leurs reliques.— 2. Conc. de Trente, c. 2 in fine.

79



CHAPITRE VI .

intégrante de la messe; aussi, sans elle, cette action
n'est pas intégre, ni complete, elle est comme
mutilée.

La communion a la messe, bien que d’institution
divine et de tradition ecclésiastique, n’est toutefois
pas de précepte divin, ni ecclésiastique. Lorsqu’il ne
fut plus requis de la recevoir sous les deux espéces,
I'usage s’introduisit, qui devint bientét général, de
distribuer aux fidéles I'Eucharistie en dehors du
saint Sacrifice. Le pyxides, qui d’abord étaient de
trés petites dimensions, car elles ne servaient que
pour les hosties gardées en vue des malades, devin-
rent, a partir du milieu du XV* siecle, de plus en plus
importantes, ainsi que les tabernacles destinés a les
renfermer. Les fidéles n’apportérent plus comme
autrefots, a I offertoire, le pain qui servait au sacrifice
et qu'ils reprenaient lorsqu’il était consacré'. La
communion fut facilement isolée du sacrifice.

Il faudrait toutefois, lorsque nous communions en
dehors de la messe, ne jamais perdre de vue que
c'est d'un sacrifice que vient 1'hostie, que la com-
munion nous fait participer a ce sacrifice et que, dés
lors, normalement, c’est a I'occasion de ce sacrifice
qu’elle devrait se faire. Si nous la recevons en dehors
de la messe, que dans notre pensée au moins elle
s'y rattache. C’est ainsi que le Rituel, qui déclare
que le prétre peut distribuer la communion en dehors
de la messe en employant 1" étole blanche, maintient
toutefois aussi 1'usage de la couleur des ornements
du jour. « La couleur du jour est préférable, dit Le

1. La ol cet usage peut étre repris, il aide puissamment & unir la

communion au sacrifice et & montrer aux fidéles que ces deux actes
font partie d’'un méme rite.

80



LA SAINTE COMMUNION.

Vavasseur, car elle montre la relation étroite qui
existe entre la messe et la communion.! » Mieux
vaut séparer la communion de la messe que de
I’omettre; mais, si les circonstances le permettent,
leur union sera toujours plus féconde. LLa messe est
en effet la meilleure préparation a la communion,
comme la communion elle-méme est la meilleure
participation a la messe.

« Etant une action liturgique de premier ordre, dit
Dom Vandeur, la sainte Communion ne doit pas
étre une dévotion : il faut surtout lui conserver un
caractére liturgique; il faut la voir dans son cadre
liturgique; il faut s'y préparer, la recevoir, en remer-
cier Dieu d’une maniére liturgique. 2 »

Elle fait partie du culte officiel; ne la séparons
donc pas des rites et des prieres avec lesquels
I’Eglise nous la présente. Ces rites et c=s priéres ont
été composés sous la direction de 1'Esprit-Saint dans
le but de nous préparer a la communion; aussi le
Pape, les évéques et tous les prétres n’ont-ils pas
d’autre préparation. lls communient 4 la messe qu'ils
célebrent. L.'Eglise, en leur imposant de le faire, ne
leur prescrit-elle pas ce qu’elle juge étre le meilleur?
Pourquoi faut-il donc que les fidéles se séparent de
leurs prétres lorsqu'’ils se préparent a la sainte Com-
munion et en fassent, en quelque sorte. un acte de
dévotion privé? Ne vaut-il pas mieux, & ce moment
surtout, s unir a la Hiérarchie, & I'Eglise, pour aller
par elle & Dieu? Faisons confiance a cette bonne
mere qui, par sa liturgie, nous prépare d'une fagon

1. Cérémonial (100 éd.) T. I, p. 324, no 3.
2. Rev. liturgique, 1¢7 art. n° 10, oct. 1911 (Maredsous).

81



CHAPITRE VI .

si parfaite a la réception du corps de Jésus. « Sei-
gneur, dit le célébrant avant de communier, ne
regardez pas mes péchés, mais la foi de votre
Eglise. »

Et I'Eglise croit ne pouvoir mieux faire que de
s’approcher de Dieu avec le calice du sang du Christ
dans les mains. Elle commence par offrir au Pére,
au cours du Canon de la Messe, la victime de 1'autel,
qui est celle du Calvaire; et ce n'est qu’apres, que
demandant & ce Pére de miséricorde de nous donner
« notre pain quotidien » et les dispositions de charité
voulues pour le recevoir, « pardonnez-nous comme
nous pardonnons », elle nous le distribue en son
nom.

Ne vaut-il pas mieux recevoir la victime du Cal-
vaire apres 1’avoir offerte de la sorte en expiation de
nos fautes comme on le fait 2 la messe? Le saint
Sacrifice apaise la justice divine, et la Communion,
remise dans son cadre, représente mieux ce que le
Cardinal Mercier appelle le baiser de paix que le
Pére donne a ses enfants comme gage de réconcilia-
tion en 1’accompagnant de ses dons. L. assistance a
la messe, du reste, en nous faisant participer davan-
tage a 1'efficacité du Sacrifice, rend la réception du
Sacrement plus féconde. En voici la preuve :

LLES ACTES DE CONTRITION sont nombreux dans la
messe ou ils affectent les formes les plus variées.
Ces actes posés par le prétre et auxquels les fideles
participent s'ils veulent bien en prendre conscience,
sont des sacramentaux qui agissent en vertu méme
des priéres et mérites de 1'Eglise. Pourquoi ne pas
recourir a ces moyens si faciles de purifier nos cceurs?

82



)
@]

plc)

dEe™Z

LA SAINTE COMMUNION.

C’est d’abord l'eau bénite : « Aspergez-moi,
Seigneur, avec |'hysope et je serai punfié, vous me
laverez et je deviendrai plus blanc que la neige. »
Puis c’est le Confiteor. Le prétre s’incline profon-
dément au bas de l'autel ou il n’ose monter; il
s’accuse A haute voix devant Dieu, devant la cour
céleste et devant toute I’assemblée, des fautes qu’il
a commises par pensées, par paroles et par actions.
Il se frappe trois fois la poitrine comme pour briser
ses péchés et dit : « C’est ma faute, c'est ma faute,
c’est ma tres grande faute. » Puis il a recours a la
miséricorde de Dieu et aux prieres des Saints. 1] se
reléve alors en se signant de la croix. Il a obtenu,
et nous avec lui, l'indulgence, 1'absolution et la
rémission des fautes vénielles quotidiennes. 1l ne
monte toutefois a I'autel qu'en demandant & Dieu
« d'6ter de lui toutes ses iniquités afin qu’il ait une
ame pure ». Il baise les reliques des martyrs qui sont
dans 'autel, en priant Dieu « par leurs mérites et
ceux de tous les Saints de daigner nous pardonner
tous nos péchés ». Nouveau sacramental qui purifie
notre Ame si nous nous unissons au prétre. Puis il
implore la pitié du Seigneur : Kyrie eleison. Au
Gloria il s’adresse au Christ : « Agneau de Dieu qui
effacez les péchés du monde, ayez pitié de nous. »
Ces supplications, faites avec dévotion, obtiennent
leur effet.

En baisant le texte de 1’ Evangile le célébrant dit :
« Que par ces paroles évangéliques nos péchés soient
effacés. » A 1'Offertoire, I'hostie est offerte a Dieu
« pour mes péchés, dit le célébrant, mes offenses et
mes négligences innombrables et aussi pour tous les

83

QO

()

[\

[\

v
N



CHAPITRE VI .

assistants ». Puis le prétre profondément incliné dit :
« C’est avec un esprit humilié et un cceur contrit
que nous vous demandons, Seigneur, de nous rece-
voir. » Le Lavabo est aussi un sacramental qui, si on
s'unit de coeur a ce geste, lave I'Ame pendant que
I'’eau coule sur les mains du prétre : « Je laverai
mes mains dans 1'assemblée des justes. Je marche
dans I'innocence, Seigneur sauvez-moi, prenez
pitié de moi. » Apres 1'élévation le célébrant se
frappe la poitrine et se déclare pécheur : « Nobis
quoque peccatoribus. » Dans le Pater il implore et
obtient le pardon de ses fautes vénielles. « Remissio
peccatorum in oratione dominica et quotidiana », dit
saint Augustin. A 1'Agnus Dei il demande a
I'Agneau, qui lave les péchés dans son sang, d'avoir
pitié de nous : « Délivrez-moi Seigneur, ajoute-t-il,
par ce Corps infiniment saint et par votre Sang de
toutes mes fautes. » « Puissé-je me guérir par cette
communion que j ose recevoir malgré mon indigni-
té. » « Oubliez, Seigneur Jésus-Christ mes péchés. »
Et comme le centurion, en se frappant encore la
poitrine, par trois fois il se déclare indigne de rece-
voir le Christ « Domine non sum dignus... mais dites
une seule parole et mon Ame sera guérie ».

LLES ACTES DE FOI ne sont pas moins nombreux.
Ils commencent surtout a la lecture des oraisons, de
I’épitre et de 1'évangile. « Qu'on fasse retentir le
Credo, dit le Concile de Tolede (589): par ce chant
la vraie foi s'affirme d'une fagon éclatante, et I’ame
des populations catholiques, revivant sa croyance,
se prépare & recevoir la communion du corps et du
sang du Christ. » La consécration est le « mysterium

84



LA SAINTE COMMUNION.

fidei » par excellence. Tout dans la messe alimente
la foi et donne une grande idée du Dieu que 1’on va
recevorr,

LES ACTES D’ESPERANCE ET D’AMOUR se trouvent
aussi trés nombreux dans la messe. Tout notre espoir
repose en Jésus « c’est par lui, c’est avec lui, c’est en
lui que tout honneur et toute gloire sont donnés a
Dieu ». On a confiance en sa médiation et I'ame, en
s'immolant avec le Christ, s’enflamme au souvenir
de « la plus grande preuve de charité » qu’il nous a
donnée en mourant pour nous et qui trouve son
complément dans la Communion ol il se donne
lui-méme & nos aAmes.

Tout dans la messe se rapporte donc 4 notre union
avec Jésus-Hostie. Et comme les effets produits en
nous par ce Sacrifice et par la Communion varnent
selon les mystéres ou les fétes qui se célebrent — car
communier c'est participer a Jésus dans le mystére
que I'on commémore — qui ne voit les avantages a
s'y préparer selon la liturgie. Autres en effet sont
les graces de No&l, autres celles de Paques, autres
celles qu'on demande a la féte d'un Martyr, autres
celles qu'on obtient a la féte d'une Vierge. Qu’on
lise les antiennes de la Communion et les priéres de
la Postcommunion et 1'on comprendra cette vanété
de bienfaits que nous apporte la communion ainsi
placée dans son vrai milieu. Et ne faut-il pas, pour
les recevoir, une préparation convenablement adap-
tée? Ne craignons donc pas I’abandon des formules
habituelles, souvent routiniéres et monotones, des
Actes avant la communion. Nous les remplacerons
avantageusemenl par une lecture et une méditation

(4

S

C 2 \ORL

&



@

RGN N ®

P

N

CHAPITRE VII

pieuses et attentives du texte de la messe du jour.

Le Sacrifice de la messe, disions-nous au chapitre
précédent, représente le Calvaire. Ce mémorial de la
mort du Sauveur se précise encore lorsaque 1’on con-
sidere I'Eucharistie comme Sacrement. )ésus s'y
trouve, en effet, sous les espéces du pain et du vin
qui sont la nourriture ordinaire de 1’homme. De
sorte que, dans cet état, il est assimilé & une victime
dont on mange la chair et dont on boit le sang. L'idée
de sacrifice, d holocauste, d'immolation s’y accentue.

Communier a cette victime, ¢ est donc communier
a Jésus crucifié, c’est s'identifier au Sauveur au
moment qui décide de sa vie. Il est mort a notre
place, et communier c’est chercher 3 monter sur le
Calvaire et & nous y clouer a la croix du Christ pour
y mourir avec lui. Jésus ayant fini de souffrir, & nous
maintenant a nous associer a ses souffrances pour
mériter d’en bénéficier. Tel est le sens de la com-
munion chrétienne qui ne peut dés lors que gagner
a étre unie au Sacrifice dont elle est le complément.
« Nous laissons trop oublier que la communion au
moins spirituelle, écrit 'abbé Plateau, fait partie
intégrante de la participation au saint Sacrifice. ! »

« L'Eglise qui offre le pain et le vin pour en faire
le corps et le sang, et qui ensuite offre encore ce corps
et ce sang aprés qu'ils sont consacrés, dit Bossuet,
ne le fait que pour accomplir une troisiéme oblation
par laquelle elle s’offre elle-méme. » « Le sacrifice
que l'on offre extérieurement, dit saint Thomas, est
le signe du sacrifice spirituel par lequel I'dme s offre
elle-méme & Dieu. 2 » Jésus était la victime sanglante

1. La Paroisse, T. IV, p. 165. — 2. 2a 2= q. 85.

86



LA SAINTE COMMUNION.

du sacrifice de la croix et c’est nous qu1 sommes, en
quelque sorte, la victime sanglante de 1'autel ot nous
apportons chaque jour, ou au moins chaque diman-
che, les souffrances morales et physiques dont nous
ressentirons le poids au cours de la journée et durant
toute la semaine. C’est la victime du Calvaire et de
I'autel qui, en s’unissant & nous, nous en donne la
force.

« Que sur cet autel, dit le Pontifical romain, I'or-
gueil soit immolé, la colére égorgée, la luxure et
toute convoitise frappées a mort. » « Comprenez ce
que vous faites, ajoute le Pontife a I'ordination, et en
célébrant la mort du Seigneur, faites mourir en vous
vos concupiscences. » « Faites que nous soyons
nous-mémes des hosties dignes de vous étre offertes
éternellement », disent en substance de nombreuses
secrétes et postcommunions du missel. « Vous avez
accordé a saint Alphonse de célébrer ces mysteres,
dit une oraison de la messe de ce Saint, et par eux
de se donner a vous comme une hostie sainte. »

Cette doctrine ressort de tous les écrits de saint
Augustin. Rappelant que dans 1'autel se trouvent
les reliques des Saints, il dit qu'ils ont ainsi 1"hon-
neur d’étre associés au sacrifice de Jésus. « Nous
n'avons pas élevé d’autel a Etienne, dit ce saint, mais
avec les restes d’Etienne, avec les reliques de ce
corps qui a été immolé pour Dieu, nous avons fait
un autel au Seigneur. »

Puis il ajoute : « Le sacrifice n’est pas offert aux
Saints, parce qu'ils sont eux-mémes ce sacrifice.! »
« Toute la cité rachetée, c’est-a-dire 1’ assemblée des

1. De civ. Dei, 1. 22, c¢. X.

87



CHAPITRE VI .

fidéles et des saints, constitue le sacrifice offert a Dieu
par le Grand-Prétre qui s’est offert pour nous dans
sa passion. ! » « Dans le sacrifice que I'Eglise offre
chaque jour, comme elle est le corps d'un tel chef,
elle apprend a s’ offrir elle-méme avec lui. 2 »

« L'Eglise, avait dit saint Paul, est le corps du
Christ et il a sa plénitude en elle.3 » Nous sommes,
au moment de la communion, cette petite goutte
d’eau que le prétre a mélée au vin a 1’ offertoire. Nous
sommes un avec Jésus, membres crucifiés d'une téte
couronnée d'épines. Et comme le sacrifice du Christ
tira son mérite du fait qu'il fut accepté volontaire-
ment, nous y participons dans la mesure ou nous
acceptons avec résignation, et méme avec joie, notre
propre immolation. C’est le fruit de la communion
et c'est ce qui donne, surtout a la communion
regue en viatique, toute sa signification.

Notons en passant avec Dom Cabrol que « la
communion des malades se rattache intimement au
sacrifice de la messe et ne constitue pas en réalité
une cérémonie a part 4 »; aussi se donne-t-elle peut-
on dire, de la méme fagon qu’a la messe.

« Vouloir, dit Grimal, retirer les fruits du sacrifice
dans la communion sans nous sacrifier, vouloir nous
diviniser par |'hostie sans nous immoler avec elle,
c'est aspirer a vivre en parasites de 1'autel, c’est
chercher le salut en dehors de la croix. » La com-
munion est donc immolante et. a ce titre, elle est la
source premiere du véritable esprit chrétien qui, dans
sa partie négative, consiste dans le renoncement a

1. De civ. Dei, 1. 10, c. 6. — 2. Id. ¢. XX. — 3. Aux Eph. . 23.
— 4. La Priére antique, p. 417.

88



LA SAINTE COMMUNION.

soi-méme, dans la mortification du vieill homme.
Cette communion, véritable participation a 1'acte
sacrificiel qu’est la consécration, est un parfait hom-
mage d'adoration envers Dieu, car nous y offrons
I"holocauste de nous-mémes en union avec celui de
Jésus sur sa croix !. Et de la sorte la Communion de
chaque jour est notre Pdque quotidienne ou notre
passage, sous la conduite du véritable Moyse, de la
terre d'Egypte, c’est-a-dire de la captivité du démon
et de nos mauvais penchants, a la terre promise ou
4 la liberté des enfants du royaume de Dieu.

*

Passer ainsi, toujours davantage, de la mort a la
vie, c'est considérer la sainte Eucharistie sous son
aspect vivifiant. Le saint Sacrement est, en effet,
la source premiére et indispensable de 1'esprit chré-
tien, surtout dans sa partie positive. L effet propre
de I'Eucharistie est d’augmenter en nous la grace.
C’est un aliment divin qui doit entretenir en nous
la vie de 'Homme nouveau, la vie surnaturelle
« Ego sum panis vite. — Si vous ne mangez ma
chair et ne buvez mon sang vous n'aurez pas la vie
en vous. 2 » De méme, en effet, que les aliments que
nous prenons contiennent les éléments nutritifs que
nous nous assimilons pour en vivre, le pain céleste
que nous recevons contient la vie de Dieu et la donne
a nos ames. Mais alors que c’est la nourriture qui est
absorbée par I'homme, car il lui est supérieur, dans

I. Il serait & désirer qu'aux allocutions de premiére communion
on fit ressortir davantage aux enfants cet aspect de la communion

en leur rappelant que, pour la premiere fois, ils vont participer d'une
fagon supréme au sacrifice de la Croix. — 2. Saint Jean VI, 51-54,

89



CHAPITRE VIIL.

I'Eucharistie, au contraire, c est Jésus qui nous
éléve jusqu'a participer a sa vie divine. « Ordinaire-
ment, dit le Pape Innocent IlI, I'aliment se change
en la substance de 1'étre qui le regoit: mais ici,
I'aliment prend le réle actif, c’est lui qui incorpore,
et celul qui mange est incorporé.!» Un aliment meurt,
pour ainsi dire, & lui-mé&me pour que j'en vive. Ainsi,
dans la mesure oti nous mourrons a nous-mémes, la
vie de Jésus nous pénétre « ipse vivet propter me »,
disait le Maitre. « Le Christ me mange, dit saint Ber-
nard, il m'engloutit, il me digere, il me fond en lui
par une divine transformation. Il nous mange et
nous le mangeons, car si je le mange sans qu'il me
mange aussl, il sera en mol, mails je ne seral pas
encore en lui. Mais s’'il me mange et que je le mange
aussl, alors je serai en lui et lui en moi. 2 »

« Ainsi, dit Bossuet. vous serez unis corps a corps
et vous serez deux en une chair, qui est le droit de
I'Epouse et 1'accomplissement parfait de ce chaste
et divin mariage.? » « L unité du corps mystique du
Christ est produite, afirme saint Thomas, par son
corps véritable sacramentellement regu »

L'Eucharistie comme Sacrement, Sacramentum,
n'a d'autre fin que de signifier4 et de produire la
rem sacramenti qui est 1'unité de 1'Eglise par 1'agré-
gation de tous les fidéles au corps mystique du
Sauveur. Il ne s’agit donc pas seulement de la
présence de Jésus dans le tabernacle, ou de la courte

I. De sacr. alt. myst., |. IV, ¢. XIV, p. 866, i. IV, Migne.

2. S. Bern. in Cant. Serm. 71, n° 5, t. II, p. 1123, Migne.

3. Médit. sur 'Evang., ch. 24, — 4. Le pain et le vin sont formés

de la réunion d'un grand nombre d'épis et de grappes La manduca-
tion elle-méme, dont ils sont les éléments, signifie aussi |'union.

90

VDL

ON

QADELAD

A5 LN X

\

£



LA SAINTE COMMUNION.

présence physique des saintes Espéces en nous par
la sainte Communion, mais bien de I'effet mystérieux
qui en est le résultat, et qui consiste en 1'inhabition
permanente du Christ dans nos ames et de nos ames
dans le Christ. 1] est notre téte, nous sommes ses
membres, et cette union vitale, commencée au bap-
téme, parce qu'il contient implicitement le votum ou
désir ! de recevoir I'Eucharistie et nous en donne le
droit, se resserre a chaque nouvelle communion.

Et ceci explique la cérémonie de la Pax que les
premiers chrétiens ne manquaient jamais de faire
avant de communier, car si I'Eucharistie produit la
chanté, elle 1'exige aussi comme condition de sa
réception. « Le pain que nous rompons, dit saint
Paul, n'est-il pas une communion au corps du
Christ? Puisqu’il n'y a qu'un seul pain, nous for-
mons un seul corps tout en étant plusieurs, car nous
participons tous a4 un méme pain. 2 » La communion
a un but nettement social, aussi convient-il que nous
I’affirmons en aimant, au moins en certaines cir-
constances, a la recevoir tous ensemble.

« Accordez-nous, dit ]’ oraison du saint Sacrement,
de vénérer les saints mystéres de votre corps et de
votre sang de telle fagon que nous ressentions cons-
tamment en nous le fruit de votre rédemption. » Et
ce fruit, Jésus le disait a la derniére Céne, est que
nous réalisions dans le Christ la communion des
Saints « ut unum sint » et participions ensemble aux
mysteres de sa vie.

Qu'il est beau ce spectacle de toute la chrétienté
qui regoit 1'Eucharistie, pour communier a tous les

1. Voir chapitre suivant, p. 94. — 2. | Aux Cor. X, 15.

91

LN I ANO)

® %

]

N 2R %

[\

[\



CHAPITRE VII. — LA SAINTE COMMUNION.

mystéres de la vie du Sauveur, commémorés par
I’Eglise dans son Cycle liturgique.

Concluons ce chapitre en disant que si Jésus est
substantiellement présent dans le saint Sacrement,
ce n'est pas seulement pour y étre adoré « tantum
ergo Sacramentum veneremur cernui », mais c'est,
avant tout, pour y adorer le Pére, en apaisant sa
justice par 1'offrande toujours renouvelée a la Messe,
du Sacrifice du Calvaire, et pour faire des hommes.
par la réception de I'hostie sainte, des membres
toujours plus intimement incorporés a son corps
mystique.

Et c’est ainsi que la liturgie, en hiérarchisant
notre culte envers 1'Eucharistie. nous fait travailler
a étendre le régne de Dieu non seulement par un
culte extérieur toujours plus grand envers le saint
Sacrement, mais surtout par une participation tou-
jours plus compléte au saint Sacrifice et par un déve-
loppement progressif du corps mystique du Christ
grice a la Communion. C’est la pleine réalisation
de I’ Adveniat regnum tuum.

il



UTRE 1'Eucharistie, Jésus institua
encore six autres Sacrements qui
correspondent aux différentes pha-
ses ou aux différents états de notre
vie qu'ils sont appelés a surnatura-
liser.

Dans I'ame du nouveau-né, le Baptéme infuse la
vie de la grace qui le fait enfant de Dieu; a 1'adoles-
cent la Confirmation donne une force divine de
croissance, 4 1'homme miir le Mariage confére les
grices nécessaires au gouvernement et a la formation
de la famille chrétienne. Il faut a I'Eglise un pouvoir
bien constitué, et c'est 1I'Ordre qui imprime, dans
I’ame de ceux que Dieu appelle a diriger les fideles,
un caractére qui leur fait occuper une place dans la
hiérarchie catholique. De méme que 1'on guérit les
corps par |'emploi des remédes,ainsi et mieux encore,
le sacrement de Pénitence guérit et méme ressuscite
les ames dans lesquelles la vie surnaturelle s'est
alanguie ou méme éteinte. A ceux enfin que la
maladie ou la vieillesse mettent en danger de mort,
I'Extréme-Onction apporte la résignation, le courage,
la paix et méme la guérison si leur salut éternel y est
intéressé. Et ainsi les chrétiens sont munis, au cours

93



CHAPITRE VI

de leur existence, de tous les secours spirituels dési-
rables.

Les six Sacrements dont nous venons de parler se
rattachent au Calvaire et aussi a I’'Eucharistie consi-
dérée comme Sacrifice et comme Sacrement.

Le Baptéme se rapporte au Calvaire, car « nous y
mourons et y sommes ensevelis, dit saint Paul, avec
Jésus pour ressusciter avec lui & une vie nouvelle »
Aussi les saints Peres voient-ils dans I'eau qui sortit
du coté de Jésus sur la croix un symbole du baptéme.

Ce sacrement se rapporte aussi a 1'Eucharistie
parce que c'est lui qui, en imprimant un caractére,
donne le droit de participer au saint Sacrifice et de
recevoir la sainte Communion. L'eau qui sert au
baptéme est bénite d'une facon solennelle & la messe
du Samedi-Saint. On y verse de I'huile sainte qui a
été bénite a la messe du Jeudi-Saint. Et c’est immé-
diatement avant la messe de Paques qu'on baptisait
autrefois et qu’on baptise encore, autant que possible,
les catéchumeénes. Le baptéme, disent les théolo-
giens, ne donne la grice qu'en vue de I'Eucharistie
« nisi respiciendo ad Eucharistam » 2. C'est en tant
qu 1] contient le votum Eucharistie, c'est-a-dire le
désir de la réception de I'Eucharistie, nous 1'avons
vu au chapitre précédent, qu'il fait de nous les
membres du Christ et nous rend avec lui enfants de
Dieu 3.

Par la Confirmation un caractére nouveau s'im-
prime dans notre dme et les grices du Calvaire
descendent plus abondantes dans nos 4mes afin d'y

1. Aux Romains. VI, 4. — 2. CLEMENS MaRc, Instit. Mor. Alphons.
n° 1563, t. Il p. 110. — 3. S. Th. Ill, p. q. 73, art. 3 ad 3.

94



v

7O

LES SACREMENTS.

compléter celles que nous avons regues au baptéme.
Ce Sacrement se rapporte aussi a 1'Eucharistie, car
'hostie-sainte est I'aliment des forts, de ceux que la
Confirmation a amenés a 1'age viril; de plus 1'huile-
sainte, qui en est la matiére, est bénite 4 la messe
du Jeudi-Saint.

La Pénitence lave nos ames dans le sang de
' Agneau répandu sur le Calvaire. Elle efface tous
les péchés, quelque graves et nombreux qu'ils puis-
sent étre. Ce sacrement se rapporte a 1'Eucharistie,
car il prépare les pécheurs a assister avec fruit au
saint Sacrifice et les rend dignes de communier. lci
encore, comme pour le baptéme, des théologiens
enseignent que le sacrement de Pénitence ne donne
la grace qu’en vue de I'Eucharistie .

Pour 1'Extréme-Onction, ce que nous avons dit
de la Communion en viatique au chapitre précédent
(p. 88) montre comment elle unit le malade & Jésus
mourant sur sa croix et répand sur son 4me les graces
de la Croix par l'intermédiaire du saint Sacrifice et
du saint Sacrement. Elle se rapporte encore a la
messe parce que l'huile des infirmes, qui est la
matiére de ce sacrement, est bénite au cours de la
messe, le Jeudi-Saint. On comprendrait bien mieux
la vertu de I'huile-sainte sur les malades si on
connaissait les formules de cette bénédiction 2.

Le Sacrement de 1'Ordre a un rapport trés intime
avec le Calvaire et avec 1'Eucharistie considérée
comme Sacrifice et comme Sacrement. Ce fut, en
effet, la veille de sa passion que Jésus, nous I'avons
vu et c’est de foi, conféra le sacerdoce aux apétres et

i. Voir p. 94, note 2. — 2. Voir Misscl des Jeunes.

95



(G

M

X

CHAPITRE VI

a leurs successeurs par une méme parole « Faites ceci
en mémoire de moi » et leur donna le pouvoir de
célébrer la sainte Messe, dont il fit expressément le
mémorial de sa Passion.

« Le sacrement de 1'Ordre est institué pour le
sacrement de 1'Eucharistie, dit saint Thomas, car le
pouvoir que donne I'Ordination a pour fin ou bien la
consécration de I'Eucharistie elle-méme, ou bien
d’autres ministéres qui se rapportent tous a 1'Eucha-
ristie, qui est le Sacrement des Sacrements. ! »

« L’investiture du pouvoir, dit-il encore, se fait par
la collation d'un signe qui se rapporte a I’acte essen-
tiel de chaque ordre; et comme I’acte propre du sacer-
doce est la consécration du corps et du sang de Jésus-
Christ, c'est d'aprés une opinion probable, dans la
tradition du calice, accompagnée des paroles de la
forme sacramentelle que le caractére sacerdotal est
gravé dans |'Ame de I'ordonné. 2 » Ces paroles sont :
« Recevez le pouvoir d'offrir le sacrifice a Dieu et de
célébrer des messes pour les vivants et les défunts. »

« Toute religion qui a commencée a se constituer,
écrit D. Festugiére, a nécessairement posé le sacrifice
comme pierre angulaire a la base de son édifice rituel.
Le sacrifice suivi de la communion est le germe de
la liturgie chez les paiens. — Pour sacrifier il faut des
prieres et des rites, c'est-a-dire une classe d " hommes
qualifiés pour sacrifier. Le premier devoir du prétre
est 1'oblation du sacrifice. » « L’acte essentiel et en
méme temps principe générateur de la liturgie c’est
le sacrifice. De celui-ci nait le sacerdoce, autour de

I. 3P. q. LXVIIL, a. 2. — 2. Id,, ibid., q. 87, a. 5.

96



LES SACREMENTS.

lui se forme avec unité l'organisme cultuel.! »
« L ordre ecclésiastique, dit a son tour M. Desloge,
se divise selon la différence principale des attribu-
tions sacrées. 2 »

C’est la part plus ou moins grande que les minis-
tres de 1'autel prennent aux saints mystéres qui
marque leur degré dans la hiérarchie sacrée. Alors
que le portier garde simplement les portes du sanc-
tuaire ol se célébre le sacrifice et y convoque les
fidéles en sonnant les cloches, le lecteur y fait les
lectures de I’ Ancien Testament, I'acolyte y porte les
flambeaux a 1'évangile et présente les burettes au
sous-diacre 3. Le sous-diacre lit 1'épitre & la messe
et porte le calice et I'hostie a I'autel. C'est lui aussi
qui verse quelques gouttes d’eau dans le vin. Le
diacre lit 1'évangile, verse le vin dans le calice et
touche les vases sacrés qui contiennent 1'Eucharistie.
Il peut méme, en certains cas, distribuer la commu-
nion. Le prétre explique le texte sacré qui vient d’étre
lu, consacre et donne la sainte Communton.L'évéque
enfin, qui posséde la plénitude de 1'Ordre (car il a, &
I’excluston des simples prétres, le pouvoir de com-
muniquer son sacerdoce), célébre pontificalement et
c’est au cours de la messe qu'il donne ordinairement
les ordres mineurs et toujours les ordres majeurs.

Le Sacrement de Mariage enfin se rapporte ausst
4 I’Eucharistie comme sacrifice et comme sacrement.

« La coutume antique, dit Dom Cabrol, est que le
rite du mariage s'accomplisse durant la messe,

}. La liturgie cotholique. — 2. Etudes sur la signification des
choses liturgiques, p. 345. — 3. Autrefois, c’était au cours de la messe

qui porte le nom de messe des catéchumenes, que les exorcistes exer-
caient leur ministére a 1'égard des catéchuménes.

97

N9 £



5N W

7

5NZ3

CHAPITRE VI .

quoiquil puisse en étre séparé. Quand il se célébrait
durant la messe, c’étaient les époux qui faisaient
I'offrande. ! » Il y a dans le missel une messe Pro
sponsis, qui se célebre immédiatement apres le
marige; et au cours de cette messe |'épouse regoit
une bénédiction spéciale. Que si cette bénédiction
n'obtenait pas ses effets, I'Eglise conseille aux époux
de faire dire le saint Sacrifice en I’honneur du Saint-
Esprit afin que la femme puisse devenir meére « uf
possis in utero portare prolem ».

Cette existence nouvelle des époux ne suppose-t-
elle pas, au reste, de nombreux sacrifices? Et 1'as-
sistance a la messe, au moment ou ils se jurent
fidélité, n’unit-elle pas d'une fagon spéciale cet
holocauste, que le mari et la femme font d’eux-
mémes, a celui que Jésus consomma sur la Croix
pour faire de 1'Eglise son épouse, et que 1'Eglise
continue a réaliser avec |ésus sur I’autel?

Etla communion de vie qui s’établit entre 1'époux
et I'épouse ne se cimente-t-elle pas d'une fagon
plus intime par la sainte Communion qu'ils regoi-
vent. puisque c'est de Jésus immolé sur le Calvaire
et aliment de leurs 4mes que dérivent toutes les
graces du sacrement de mariage. Par ot 1'on voit
I’union intime qui existe entre le sacrement d 'amour
ou Jésus se donne en nourriture & I'Eglise, son épou-
se, et cet autre sacrement d'amour ou les époux
« deux en une chair » figurent ce sublime mariage,
selon 1’affirmation si connue de saint Paul : « 1] est
grand ce sacrement (le mariage) dans le Christ et

dans I'Eglise. 2 »
1. Id., ibid., p. 449. — 2. Aux Ephésiens, V, 32.

98



LES SACREMENTS.

Le Gaudier résume parfaitement toute cette doc-
trine sur les rapports qui unissent les sacrements au
Calvaire et a 1’autel dans ce beau passage : « Si 'on
considére les sacrements dans leur institution, il faut
dire qu’ils découlent du Sacrifice sanglant — la Pas-
sion de Jésus-Christ — car c’est alors qu'en vertu
de ses mérites infinis cette institution fut consommée
et ratifiée par Dieu. Mais si on les considére dans
leur application, leur intégrité, leur confection, c'est
le sacrifice non sanglant — la messe — qui en est
la source en tant que mémorial du sacrifice sanglant.
Aussi bien, Notre Seigneur ne voulut-il pas autre-
ment nous gratiﬁer du sacrement de son corps et de
son sang que par ce sacrifice. Par 1a il voulait nous
faire comprendre que, s'il y a d’ailleurs d’autres
maniéres de prier Dieu et d'implorer son secours,
toutefois aucun moyen n'était comparable. Et pour
gue ce moyen fiit continuel, il demeura par le sacri-
fice eucharistique au milieu de son Eglise, se faisant
médiateur entre Dieu et les hommes sous les appa-
rences du pain et du vin, comme il I'avait été sur la
Croix. »

Il apparait donc bien que, dans le corps mystique
du Christ, I'Eucharistie est le caeur ou la source
cachée de la vie surnaturelle et les Sacrements les
artéres qui s’y rattachent pour répandre dans tous
les membres le sang généreux de la grace. C’est eux
qui établissent un contact direct entre Jésus immolé
et I'dme et y déversent la grace sanctifiante, les vertus
chrétiennes et les dons du Saint-Esprit.

99



CHAPITRE VI .

Cette grace divine, les Sacrements la donnent en
la signifiant au moyen de formules et de rites sen-
sibles. Aussi, par eux, il est possible de suivre en
quelque sorte des yeux l'action de Dieu dans les
ames (v. in du Ch. Il et commencement du Ch. IV).

Sil’on veut s’en rendre compte, que 1'on réfléchis-
se par exemple aux énergies divines dont sont péné-
trées 1'huile-sainte et 1'eau baptismale. A la messe
du Jeudi-Saint, I'Evéque a demandé que le Saint-
Chréme et les autres huiles fussent « remplis de la
vertu de I'Esprit-Saint ». Le Samedi-Saint il a invo-
qué sur l'eau « la puissance de sanctification de
I'Esprit de Dieu qui, a I'origine des temps, s’était
posé sur les eaux afin de les féconder ». « Que la
vertu du Saint-Esprit, ajouta-t-il, descende sur toute
I'eau de cette fontaine pour lui donner la fécondité
et la rendre capable de régénérer. » Il y a méme versé
du Saint-Chréme et de I’ huile des catéchumeénes, de
sorte que cette eau est apte a |'ceuvre sanctificatrice
a laquelle on la destine; par elle I'Esprit se répandra
dans les Ames d'une maniére pour ainsi dire visible.
Il en est de méme pour les autres Sacrements.

Et puisque ces Sacrements nous sont conférés au
cours de toute notre existence, nous pouvons dire que
toute la vie chrétienne consiste essentiellement a
recevoir et a développer en nous les graces sacramen-
telles. N'est-ce pas, en effet, en vertu de la grace
baptismale que nous sommes enfants de Dieu?
Déposée en germe dans nos Ames par le Baptéme, la
grace sanctifiante est fortifiée en nous par la Confir-
mation et elle est alimentée par 1'eucharistie. Si nous
avons le malheur de la perdre, elle est restituée par

100



PENTOONT

LES SACREMENTS.

le sacrement de Pénitence. Par 1'Ordre et le Mariage
elle est développée dans un sens qui correspond A
des fonctions nouvelles et, enfin, par I’Extréme-Onc-
tion elle recoit une perfection derniére qui permet a
I'Ame de se présenter avec assurance devant son
Juge.

La gloire céleste elle-méme, ce merveilleux déve-
loppement de la gréace, n'est dés lors que le perfec-
tionnement des graces sacramentelles acquises
pendant la vie.

* *

Sans doute les Sacrements ne se rapportent pas
directement et immédiatement comme le saint Sacri-
fice a I'adoration et a la glorification de Dieu. Ces
actes sacrés ont été institués avant tout pour nous
sanctifier en appliquant & nos 4mes les mérites du
Calvaire.

Mais, de méme que Jésus dans les mystéres de
son Incarnation « durant les jours de sa chair » ne
passa pas seulement « en faisant le bien » mais aussi
« en donnant gloire & Dieu », de méme les Sacre-
ments, qu on a appelés « des reliques de 1'Incar-
nation », non seulement assurent la grice i nos
dmes mais aussi rendent gloire a Dieu.

Ces rites tendent indirectement i cette glorification
en tant que, « medicamenta sanctificantia », comme
les dénomme saint Bonaventure, ils guérissent les
dmes et les surnaturalisent, en leur donnant la grace
a la fois sanans et elevans, afin qu’elles puissent
glorifier le Seigneur.

Les Sacrements tendent aussi directement a la

101



CHAPITRE VI

gloire de Dieu en tant que les recevoir c'est « user
de réalités divines », ce qui est, au dire de saint
Thomas, pleinement « protestari divinam excellen-
tiam »

Trois d'entre les Sacrements tendent plus direc-
tement encore a cette glorification divine. Ce sont
ceux qui impriment un caractere. « Le caractére,
déclare le Docteur Angélique, se rapporte au culte
divin qui est une protestation de notre foi par des
signes sensibles 2 », protestation de foi qui a son
commencement dans le Baptéme, qui trouve son
progres dans la Confirmation et qui atteint sa perfec-
tion dans 1'Ordre. Ces trois Sacrements sont la
« debita preparatio colentium Deum ad cultum
ipsius » 3.

Le caractére sacramentel ne sanctifie pas les
Ames, mais 1] les consacre a Dieu et & son service.
C’est un pouvoir surnaturel qui assimile les Ames
formellement & )ésus comme Pontife et les fait
participer a des degrés divers a son sacerdoce éternel
(voir Chap. Premier). Le caractére, enseigne encore
saint Thomas, est un écoulement du souverain sacer-
doce du Christ donné en vue d’exercer les actes du
culte chrétien qui ont pour but d’honorer Dieu.
Les Sacrements ne doivent donc pas étre considérés
uniquement comme des sources de sainteté pour les
dmes, mais aussi comme des moyens pour les
hommes de rendre gloire a la Divinité.

*
* *

l. la llae, q. 81, a. 3, ad. 2. — 2. 3a q. 63, a. 4ad. 3. — 3. [a
llae, q. 100, a. 1 ad. 1.

102



LES SACREMENTS.

Terminons ce chapitre, en montrant comment les
Sacrements font partie du culte officiel de 1'Eglise.

La liturgic chrétienne étant le culte organisé par
I'Eglise, on s’est demandé, en effet, & quel titre (le
Sacrifice de la messe et) les Sacrements, qui ont été
institués par Jésus dans ce qu'ils ont d’essentiel et
qui ne sont dés lors pas d’institution ecclésiastique,
sont des actes liturgiques? En d'autres termes :
Sommes-nous redevables a la liturgie des graces
sacramentelles?

Jésus a, de fait, confié la dispensation de ces tré-
sors a I'Eglise (« Faites ceci en mémoire de moi »,
« Baptisez toutes les nations ») qui les fait en quelque
sorte siens en nous les donnant dans des cérémonies
religieuses réglées jusque dans les moindres détails
dans les livres liturgiques.

Mais 1'Eglise ne se contente pas d’envelopper ces
actes, institués par le Christ, de ses rites et de ses
prieres; elle préte son ministére pour la confection
méme des éléments essentiels (du Sacrifice et) des
Sacrements.

Les Sacrements (comme le Sacrifice) sont consti-
tués, en effet, par un triple élément :

1) Il y a la matiére (du Sacrifice et) des Sacrements
et elle est appliquée par I'Eglise. Pour certains
Sacrements méme il n’est pas défendu de croire que
Jésus lui en a laissé le choix, de méme que pour la
forme.

2) Il y a la forme (de la Consécration et) des Sacre-
ments qui est posée par le ministére des prétres,

"est-a-dire par 1'Eglise.

103



CHAPITRE VIIl. — LES SACREMENTS.

3) Enfin celui qui pose le rite (sacrificiel et) sacra-
mentel doit avoir l'infention de faire ce que veut
I'Eglise.

C’est dans ce sens que nous disons que le Sacnfice
et les Sacrements institués par Jésus-Christ sont des
actes qui relevent de 1I'Eglise et qui font partie du
culte liturgique organisé par elle (v. p. 113, note 1).

Ce qui nous permet de conclure encore une fois
que la liturgie est la source premiere et indispensahle
du véritable esprit chrétien, soit parce qu’elle con-
court directement a assurer a nos ames les gréces
sacramentelles soit, ajoute D. Cabrol, parce qu’elle
« donne aux fidéles les moyens d’adorer Dieu et,
par une sorte de choc en retour, de nous sanctifier »

I. Le Culte catholique.

104



essentiellement en quelques for-
mules et en quelques rites qu'il
i importe de toujours bien dégager
des cérémonies que 1'Eglise y a
ajoutées au cours des siecles. La grandeur de la
Messe, en effet, et des Sacrements ne provient pas
de la pompe extérieure des cérémonies, ni de la
multiplicité des prieres, ni de la beauté des rites
et du chant, n1 de la richesse de la décoration, ni de
I’ampleur et de la valeur artistique des édifices.

Le saint Pére officie-t-il pontificalement dans les
splendeurs de Saint-Pierre, ou bien, un obscur mis-
sionnaire célébre-t-il la messe sous une misérable
hutte au milieu des foréts, le saint Sacrifice est
essentiellement le méme. On en peut dire autant du
baptéme donné solennellement & de nombreux caté-
chumeénes le Samedi-Saint ou administré sommaire-
ment par un laique & un petit enfant en danger de
mort.

Pourquoi alors les lois canoniques exigent-elles
que 'on supplée, a I'église, a toutes les cérémonies
omises en cas d ondoiement? Pourquoi tant de pom-

E saint Sacrifice et les Sacrements
p institués par Jésus-Christ consistent

105

MrNDOLIN

A

Sh
S0

Qs

LA EAND G RAD LN

[V /N

HULAR

LA

Q



VIDE™Z

CHAPITRE 1

pe, tant de priéres, de chants et de rites dans la
Messe solennelle et dans 1'administration des Sacre-
ments? Pourquoi Pie X juge-t-il « digne de tout
éloge la beauté et la somptuosité du temple, la splen-
deur et la soigneuse ordonnance des cérémonies, le
nombre du clergé, la piété et la gravité des ministres
qui célebrent la Messe solennelle » '?

A notre époque, oli prétres et hdeles sont si sur-
chargés. ne vaudrait-il pas mieux supprimer les
longs offices auxquels on ne comprend plus grand’
chose, oli I'on s'ennuie et que 1'on déserte de plus
en plus? N'y aurait-il pas avantage a en réduire le
nombre et la durée en en sauvegardant l'essentiel?

L'Eglise entend toutes ces remarques, elle voit
que l'on ne vient plus guere a ses offices solennels
comme sont les messes pontificales, les ordinations,
la bénédiction des cendres, des cierges, des fonts
baptismaux, les processions des Rogations, et méme
la grandmesse paroissiale et les vépres du Dimanche.
Et pourtant elle ne les supprime pas et, si elle y était
contrainte par la persécution, elle retournerait aux
catacombes pour les célébrer. Sans doute, comme
une mere indulgente qui tient compte des circonstan-
ces de temps et de lieu dans lesquelles se trouvent
ses enfants, elle a réduit le nombre des fétes et a
consenti a |'établissement de rites diminués, comme
la messe basse et 1'office divin non chanté ou récité
en prive, mais jamais elle ne supprimera sa liturgie
solennelle qui seule a éminemment le caractere
social et catholique, que doit posséder son culte
officiel. Aussi, en parlant de la sainte messe, le Con-

1. Motu proprio.

106



TOONZ:

P

(/]

&)

LES SACRAMENTAUX,

cile de Trente nous dit que la solennité dont on
I'entoure a pour but « de recommander la majesté
d’un si auguste sacrifice et d’exciter le respect des
fidéles a la contemplation des profonds mysteres qui
y sont renfermés » !. Il s'agit donc, tout a la fois,
d’une gloire plus grande a donner 4 Dieu et d'un
bien plus considérable que nos Ames ont a en retirer.

« La Liturgie, comme son nom l'indique, écnit le
Chanoine Maton, c’est la fonction publique, appelant
comme telle toutes les pompes du culte extérieur, et
supposant la présence de la communauté entiere
autour de I'autel. Sans doute, il serait facile de le
prouver historiquement par les faits les mieux dé-
montrés, la croyance actuelle de 1'Eglise catholique
sur la légitimité des messes privées fut celle de tous
les siecles chrétiens des 1'origine. Pratiquement
néanmoins, et dans le cours ordinaire, la pompe des
cérémonies, 1'enthousiasme des chants, la splendeur
des fonctions sacrées semblérent longtemps insépa-
rables de 1’ oblation du sacrifice 2. Et méme si aujour-
d’hui I'Eglise, en présence de I'impulsion qui incline
les croyants a délaisser toujours de plus en plus les
pompes extérieures du sacrifice, a jugé a propos de
relacher sur ce point le lien de son antique discipline,
ses aspirations n’'ont nullement changé, et elle con-
tinue d’accuser hautement ses préférences pour les
débris conservés des anciens jours.

Ce n'est pas a travers les mailles de la casuistique
qu’il faut chercher I'idéal de la piété catholique. Les
formes du culte divin qui doivent avoir les préféren-

1. Ss. 27. ¢. V. — 2. Cf. L’Année Liturgique de D. Guéranger :

Temps apreés la Pentecéte, t. 1, 202 et passim.

107

@L<



CHAPITRE 1

ces des aAmes, des Ames véritablement pieuses, ce
sont évidemment celles ol les intentions du Seigneur
dans l'auguste mystére d'amour se trouveront étre
parfaitement comprises et mieux remplies, non celles
ou la piété privée se donne plus largement carriére.

Or, l'histoire est la pour attester que 1'Eglise,
interprete fidéle et sfire des pensées de son divin
Epoux, a maintenu sur ce point la discipline des
premiers Ages tant qu'ont duré dans leur éclat la
ferveur et la foi des nations chrétiennes. Aussi long-
temps qu'elle 1'a pu, elle a concentré dans les
pompes pieuses de la messe solennelle et des offices
publics les forces vives de ses enfants. '»

Les cérémonies saintes célébrées dans le décor du
sanctuaire plongent les sens dans une atmosphere
qui les impressionne profondément et met en branle
toutes les puissances de l'Ame. L'Eglise n'ignore
pas, en effet, la part considérable que les réalités
tangibles et matérielles occupent dans la vie de
I’homme. L."homme sent d’abord, puis il pense. Des
choses visibles il monte aux choses invisibles. Aussi
les actes extérieurs suscitent-ils en lui des sentiments
intérieurs qui se traduisent a leur tour en pensées et
en vouloirs. Pour atteindre 1'esprit de 1'homme et
entrainer sa volonté il faut passer par la porte de ses
sens. C'est pourquoi Jésus a préché en paraboles et
institué le saint Sacrifice et les Sacrements sous des
formes sensibles.

Et I'Eglise, & son tour, multiplie dans son culte les
symboles, les formules imagées et les rites ou elle
incarne ses pensées les plus hautes sur Dieu et sur

. La famille paroissiale, p. 65.

108



LES SACRAMENTAUX.

les mystéres de la religion. « L'expression la plus
authentique, la plus auguste et surtout la plus popu-
laire de la religion n'est pas dans nos théologies qui
ne sont point faites pour le peuple, écrit le P. Fon-
taine, S. J., ni méme, je l'oserai dire, dans ces
catéchismes dont les petits enfants apprennent la
lettre. Pour en comprendre 1'esprit il faut trop de
méditation et de raisonnement.

« La religion, vue dans sa réalité concrete, doit
étre plus accessible encore. L’homme est chair en
méme temps qu'esprit. 1] faut que cette religion lui
apparaisse sous une forme sensible et palpable,
gu’elle entre ainsi dans sa vie, pour 1'élever peu
peu et la surnaturaliser.

« C’est au moyen de ses fétes liturgiques que la
religion chrétienne a opéré cette merveille que nous
ne remarquons plus parce qu’elle est persévéram-
ment sous nos yeux. Uy

L’on voit donc l'importance capitale qu'ont les
cérémonies, les rites, les formules et les objets que
I'Eglise emploie dans son culte. « Ces rites, dit le
Catéchisme romain, expriment les effets des sacre-
ments et les rendent comme sensibles aux yeux des
fidéles qui en comprennent mieux la sainteté. Leur
foi, leur charité, leurs sentiments surnaturels en sont
excités davantage; aussi faut-il avoir soin que ces
cérémonies si touchantes et si instructives ne leur
solent pas inconnues. 2 » « Si quelqu’un, affirme le
Concile de Trente, dit que les cérémonies, les orne-
ments et les signes externes dont I’Eglise use sont

. Le préne d’agrés le Concile de Trente, chap. VI. — 2. Pars I,
n° XVI



e

»

(ORI

CHAPITRE 1

des irritabula impietatis plutot que des officia pietatis,
qu'il soit anathéme » et il jette de méme 1'anathéme
sur ceux qui disent que les rites « peuvent étre sans
péché omis a volonté par les ministres »

« Jésus, dit Mgr Glorieux, avait choisi pour la
Ceéne une grande salle, richement ornée. Le génie
humain suivra cette divine suggestion. Les temples
ne seront jamais trop beaux pour abriter 1'autel et le
tabernacle. Michel-Ange jettera dans les airs la
coupole du Panthéon par dessus les arcades de la
basilique de Maxence. Nos cathédrales gothiques
dresseront vers le ciel la priére suppliante de leurs
voiites courbées dans 1'adoration.

« ]ésus, se conformant au rituel de la Synagogue,
avait chanté avec ses apbtres le grand Hallel d’action
de gréces, accompagnement liturgique de la man-
ducation de ' Agneau Pascal. L'Eglise, a ce point de
vue, imitera avec enthousiasme le divin Maitre.
Comme au soir du Jeudi-Saint, le sacrifice eucharis-
tique sera préparé, accompagné, suivi de lectures, de
chants et de prieres. On choisira d'abord et avant
tout la priere enseignée par le Seigneur lui-méme,
puis les textes inspirés de la Bible. Les Péres de
I'Eglise, les docteurs et les saints seront admis a
méler leurs voix mystiques a ce concert sacré. Ce
divin lyrisme ne se contiendra pas toujours dans les
tons ordinaires du langage; il voudra éclater, lui
aussi, dans cette expression si naturelle des senti-
ments humains, qui est la modulation, 1’harmonie
des sons, la musique, le chant.

« Ainsi déja au temps des catacombes, mais sur-

I. 8s. VIII : De sacr. in genere.

110



T T NTO NFOGN

N7 7o

BGNWFRG D 796

LES SACRAMENTAUX.

tout apres le premier triomphe social de 1'Eglise,
autour de la consécration et de la communion, c’est
toute une luxuriante liturgie qui croissait, emprun-
tant toutes les langues, adoptant les formes les plus
majestueuses, les plus pompeuses, tichant de se
hausser a la hauteur du devoir de 1'adoration et de
'action de graces, pour et par I'Eucharistie. ! »

Tous les gestes et priéres qui, dans la célébration
de la messe et I'administration des Sacrements, en-
tourent les rites essentiels institués par le Christ,
sont des actes de 1'Eglise qui appartiennent tous,
disent les anciens auteurs? a la catégorie des
SACRAMENTAUX.

Les rites, les bénédictions, les objets bénits sont
donc des SACRAMENTAUX, c'est-a-dire des signes
sensibles et des symboles évocateurs d'effets salu-
taires qu'ils produisent dans les 4mes. lls ne remet-
tent pas les péchés, et ne produisent pas par
eux-mémes la grice comme les Sacrements, mais ils
agissent ex opere operantis Ecclesie, « ex sua im-
petratione » dit le Canon 1144, c’est-a-dire en vertu
du crédit tout puissant que la priére de 1'Eglise a
aupres de Dieu. Aussi ces choses (res) et ces gestes
(actiones) ont-ils des effets d’ordre surtout spirituel

. La musique d’Eglise : Congrés de musique sacrée 4 Tourcoing
1919, p. 59. — 2. Les défnitions les plus multiples ont été données
des sacramentaux. Les anciens, comme Isidore, Alcuin, Amalaire,
Raban, Rupert, Hugues de Saint-Victor, etc... disent qu'a I'exclusion
de ce qui constitue |'essence du sacrifice et des sacrements, ce sont
toutes les observances et foutes les choses saintes que 1'Eglise emploie
dans son culte externe. lls les appelaient « petits sacrements », car
ils coopérent au salut en excitant 4 la dévotion. Les auteurs modernes
excluent des sacramentaux les cérémonies que l'on emploie en confé-
rant les sacrements et réservent ce nom aux actions et aux choses qui.
étant employées en dehors des sacrements, leur ressemblent en quel-
que sorte davantage.

QO WNOELM

ORI 9



o N 6V

N4

CHAPITRE 1

« effectus preesertim spirituales ». Ils éveillent notre
attention, nous excitent au repentir et nous portent
a 'exercice de toutes les vertus. « En tant qu'ils
sont accompagnés d'une certaine détestation des
péchés, écrit saint Thomas, le Confiteor, I'acte de se
frapper la poitrine et 1'oraison dominicale remettent
les péchés véniels, car dans |'oraison dominicale
nous disons : Remettez-nous nos dettes. Et en tant
qu'ils désignent la révérence que nous avons pour
Dieu et les choses divines, la bénédiction de 1" évéque,
'aspersion de 1'eau bénite, les onctions, les priéres
dites dans des églises dédiées et autres choses de ce
genre opérent aussi la rémission des péchés vé-
niels. ! »

L'on comprendra toute l'importance des Sacra-
mentaux si 1'on se rappelle que la Messe et les
Sacrements ne produisent des fruits de sanctification
dans nos dAmes que dans la mesure de nos bonnes
dispositions et que ce sont précisément les Sacra-
mentaux qui concourent a nous les donner 2.

Pour que ces Sacramentaux opeérent tous leurs
effets en nous, il faut que nous en prenions conscien-
ce. Quand nous voyons, par exemple, le nuage
d’encens qui s'éléve de I'autel vers le ciel, en sachant
qu'il est le symbole de la priére qui monte vers Dieu:
« Dirigatur Domine oratio mea sicut incensum in
conspectu tuo », ce sacramental éléve notre coeur
vers Dieu. Si le feu de I'encensoir nous représente
I'ardeur de 1'amour divin qui doit nous embraser

I. IIl P. q. 87, a. 3. — 2. « Est sacramentale, quasi dispositio ad

sacramenta » quia « ordinatur directe ad removendum prohibens...
omne quod effectum sacramentorum impedire potest » in 4. Dist

2Q.1,a. 2. ad 7.

112

e

©

O %

[\]

\

[ 1 Y]



[/

LES SACRAMENTAUX.

« ignem sui amoris accendat Deus in cordibus
nostris », ce sacramental nous remplira d’amour de
Dieu. Si le Munda cor meum, récité avant 1I'Evangile,
, .
nous rappelle le charbon ardent dont un Séraphin
purifia Isaie, ce sacramental purifiera notre cceur.
La lecture de I’Evangile écoutée avec piété est de
méme un sacramental qui efface nos fautes vénielles:
« Per evangelica dicta deleantur nostra delicta. ! »
Toute la messe, et spécialement la messe solen-
nelle qui, comme priere de 1'Eglise, est le plus grand
sacramental, se compose de la sorte d'une suite de
sacramentaux 2 dont nous ne profitons gueére, car
nous en ignorons la signification. (Voir p. 83 et ss.)
Il en va de méme pour les cérémonies des sacre-
ments.
Qu’on examine en détail les rites du baptéme : le
prétre souffle sur I'enfant, il fait différents exorcis-
\ N\ ’, ’ . " a
mes, procede a la ceremonie de 1 ephpheta, donne a
I'enfant du sel, etc... puis, aprés 1'avoir baptisé, il
I'oint du saint Chréme, lui impose un voile blanc et
lui remet un cierge allumé. Autant de sacramentaux
. Bien que I'Evangile agisse parce qu'il est la parole de Dieu,
il agit aussi parce que sa lecture est un acte liturgique. C'est sur
I'ordre du Maitre « Enseignez toutes les nations » que I'Eglise le fait.
Ce n'est pas elle qui a inspiré ces textes, ils ne sont pas d'institution
ecclésiastique. Pourtant, elle ne se contente pas de les entourer de
ses rites et de ses cérémonies, mais leur distribution, leur lecture et
souvent méme leur interprétation et mise en valeur par certains rap-
prochements entre les différentes piéces dont se compose une messe,
etc... sont faites par I'Eglise qui nous les présente dans son culte.
Dans ce sens les textes de I'Ecriture-Sainte qui se trouvent dans le
Missel et le Bréviaire font partie de la liturgie (v. de méme p. 116 et
p. 130 et ss.). — 2. Eau bénite, confiteor, encens, bénédiction, Pater,
évangile, signe de croix, cierge, lumiére, pain bénit, huile-sainte. A
la messe on faisait des exorcismes et I'on bénissait 'agneau pascal,

les aliments, les fruits nouveaux. La bénédiction des cendres, des
rameaux, des cierges, etc... se rapportent aussi a la messe.

113



7o o

CNZ70 ™

5

€

CHAPITRE IX.

qui sanctifieraient les dmes, s'ils étalent compris.

Qu’'on étudie les cérémonies du sacrement de
pénitence : le prétre se revét du surplis et de 1'étole
violette, il est assis et recouvert d une barrette comme
un juge, ayant devant lui un pénitent a genoux qui
s'accuse. Et I'on comprendra d’avantage la nature
de ce sacrement et tous ses effets.

Que I'on pénetre le sens des formules de la béné-
diction des cendres, des cierges, de 1'eau bénite... et
on verra combien il y a de richesses pour les 4mes
dans la liturgie.

Qui pourrait douter, par exemple, de 1'efficacité
des priéres de I'Eglise lorsque, a la Messe des Ra-
meaux, elle bénit le buis en disant : « Qu'il vous
plaise de bénir et de sanctifier ces rameaux afin que
quiconque les recevra ressente les effets de votre
protection dans son dme et dans son corps. Bénissez
ces branches afin qu’en quelque lieu qu’elles soient
gardées ceux qui y habitent recoivent votre bénédic-
tion. »

Qui nierait que le baptéme des cloches, par lequel
I'Eglise purifie le bronze et 1'oint du Saint-Chréme,
n’octroie a leur voix sonore une puissance spéciale.
Que leurs sons, demande 1'Eglise, « écartent les
pieges, éloignent les cyclones, les accidents de la
tempéte, qu'ils augmentent la dévotion des fideles,
les rendent plus empressés a rejoindre leur église et
a y participer au culte divin ».

Pour I'eau, I'Eglise fait cette priére : « Répandez,
Seigneur, la vertu de votre bénédiction sur cet
élément, et faites qu'il regoive l'effet de votre
grace divine pour chasser les démons. » Si I'on con-

114



6

LES SACRAMENTAUX.

naissait cette vertu de l'eau, comme souvent on
I’emploierait pour mettre en fuite les mauvais esprits.

La liturgie possede toutes sortes de bénédictions
spéciales, mais, on ne les connait pas. Il y en a pour
les malades, pour les enfants, pour les animaux, pour
le pain, pour le vin. Le Rituel contient encore la
bénédiction des maisons & la féte de 1'Epiphanie,
la bénédiction de la gorge avec les cierges de saint
Blaise, la bénédiction des machines, des aéroplanes,
des chemins de fer, des véhicules, etc... « Ecoutez
nos prieres, dit par exemple 1'Eglise a la bénédiction
des voitures, et bénissez ce véhicule et confiez-en la
garde a vos saints anges afin que tous ceux qui v
voyageront soient a 1'abri de tout danger. »

N'est-ce pas aussi par ses cérémonies des Quatre-
Temps que 1'Eglise attire les bénédictions du ciel
sur les campagnes aux différents stades des opéra-
tions agricoles. C’est ce qu’elle fait aussi aux litanies
des Rogations : « Daignez donner et conserver les
fruits de la terre, ut fructus terre dare et conservare
digneris, te rogamus audi nos. »

Et c’est ainsi que, par ces exorcismes et ces
bénédictions de tout ce qui sert au culte de 1'Eglise,
commence cet affranchissement des créatures non
douées de raison dont saint Paul dit qu’elles sem-
blent espérer « la délivrance de 1’asservissement a la
corruption pour participer a la glorieuse liberté des
enfants de Dieu » .

Terminons ce chapitre par I'article que le Pére Le
Brun écrivait dans le Rappel, sous le titre Les Vita-
munes 2

1. Aux Romains, VIII, 18-23. — 2. Le Rappel de Charleroi, n® du
20 juin 1920.

115

AORL

)

[\

Y

/i

(/]

[N

3
©)



NEION

(G

® NNZX

. OGN7R N

(O

CHAPITRE IX.

« Un joli nom, n est-il pas vrai, et qui sonne clair
comme un mot grec. Qu'est-ce? Voici. Jusqu'ici, on
a cru établi qu'il suffisait de donner a 1'organisme
les éléments nutritifs indispensables et que bient6t
on trouverait des pastilles ot serait condensée la
quintessence nutritive d'un repas.

« On se trompait, la science vient de le démontrer
par des expériences. Eyckman, par exemple, écrit le
D' Fafner, « nourrit des poules, pigeons et canards
avec du riz brut exclusivement. Tout va bien. On
leur donne ensuite du riz décortiqué; toute cette
volaille devient malade et I'on guérit la basse-cour
en lui fournissant avec ce riz décortiqué le son qu'on
lui avait enlevé. Comme ce son n'a guére de pouvoir
nutritif, il faut admettre qu'il y a « quelque chose »
dans ce son qui est nécessaire a la santé des
animaux... » Eh bien! ces aides des substances
nutritives, ce sont les vitamines.

« — L'ame, n'aurait-elle pas aussi ses vitamines?

« — Mais si! Je ne sais si vous avez remarqué
combien 1'ordre naturel et I'ordre spirituel présentent
d’analogies.

« En ce siécle du progres, on entend encore des
gens dire qu'il leur suffit du minimum de la messe
dominicale et de la communion pascale pour que
leur Ame vive. D’autres, plus sages, pronent a bon
droit la nutrition eucharistique fréquente et quoti-
dienne. Mais, parmi ceux-ci, beaucoup font bon
marché du reste et décortiquent la communion de
tous ses enfourants : prieres, lectures, chants et céré-
monies de la Messe — en disant, que tout cela n'est
pas I'essentiel, que « ce n’est pas le sacrement » !

116



LES SACRAMENTAUX.

« D'accord, ce n’est pas strictement essentiel, mais
c'est nécessaire. Or, voyez-vous quelle analogie il y
a entre eux et les vitamines « les petits éléments de
vie »?

« Des expériences ont été faites entre des Ames
soumises a l'indispensable nutritif et d’autres qui
boivent a plein calice les vitamines du culte. Chez
les premiéres, la vie religieuse est étriquée; chez les
autres, c est la vitalité pleine ! »

Ayons donc confiance en la priére de I'Eglise et
recourons davantage aux « Vitamines du culte »,
aux Sacramentaux qui concourent aussi a faire de la
liturgie la source premiére et indispensable du
véritable esprit chrétien.

—

117



o

(O]

—

—' |

£ES heures canoniales que I'Eglise
fait réciter quotidiennement a ses
trois cents cinquante mille prétres
a aussi la sainte Messe pour centre.
« Le saint Sacrifice, dit M. le Cha-
noine Callewaert, est le précieux
joyau serti dans la couronne d’or des heures cano-
niales. ! »

« La vigile, dit D. Cabrol, est devenue 1'introduc-
tion obligée 4 la messe; toutes les heures canoniales
qui procedent de la vigile ont été rattachées par elle
a la messe.2 » « Suivant nous, dit-il encore, tout
I’office canonial est sorti de la vigile 3. Matines (c’est
I'office de nuit) et Laudes (c’est I'office que 1'on dit
au lever du soleil) ne seraient dans notre hypothése
que la vigile détachée du service eucharistique qui a
subi quelques modifications en conséquence de cette
séparation. L.’ office primitif de Matines et de Laudes
se compose en effet des mémes éléments que la
Vigile: psalmodie,lecture de I’ Ancien et du Nouveau
Testament, des épitres, 1'évangile, 1'oraison et d'au-

1. Journées liturgiques de Roulers. — 2. P. 261, op. cit. —
3. C'est-a-dire la réunion que les chrétiens faisaient la nuit qui
précédait les jours de grande féte, p. ex. la vigile de Paques, de la
Pentecéte etc.

118



I."OFFICE DIVIN,

tres cérémonies comme la confession des péchés. »

Ce sont les mémes éléments que ceux de 1’ Avant-
Messe ou Messe des Catéchumeénes. « Les autres
offices du jour et de la nuit sont nés de Matines (donc
de I’ Avant-Messe et ont été visiblement calqués sur
le méme modele : des psaumes avec antiennes, une
legon (capitule). un répons, un verset, une oraison ou
méme, comme [audes et Vépres, un cantique
d’évangile comme finale. Tout I'Office divin gravite
donc dans ce systéme, autour de la Vigile, ou st 1'on
veut, de la messe, et le caractére des heures canonia-
les est d'en éire comme les satelliles. Le véritable
esprit de la liturgie est donc de maintenir toujours
les heures canoniales en étroite union avec la
messe. | »

Aprés Matines et Laudes on récite dans les monas-
teres Prime a la 1™ heure romaine, soit entre 6 et
7 heures, Tierce a la 3" heure romaine, soit vers
9 heures, Sexte a la 6° heure romaine, soit vers midi,
None a la 9° heure romaine, soit vers 3 heures.
Vépres, a I'apparition de 1’ étoile Vesper et Complies,
pour que toutes choses soient accomplies au tomber
de la nuit 2.

La messe conventuelle ou grand'messe est célé-
brée aprés Tierce, Sexte ou None selon qu'il fallait
autrefois, d’apres les différents temps liturgiques.
jetiner jusqu'a I'une de ces Heures. De sorte que les
Heures qui précédent la messe, normalement quatre:
Matines, Laudes, Prime et Tierce préparent le
prétre 4 la messe et celles qui suivent : Sexte, None,

1. ld., p. 84. — 2. Voir Cours de liturgie, p. 11, dans le Bulletin
Paroissial liturgique, 1922 (Abbaye de Saint-André par Lophem).

119

A



CHAPITRE X.

Vépres et Complies, en sont comme le prolongement
au cours de toute la journée.

Cet Office divin constitue donc un puissant moyen
de sanctification. On le commence toujours par la
sublime priére que le Maitre enseigna & ses Apbdtres:
« Lorsque vous prierez vous direz : Notre Pere... »
Le Pater, dont la puissance est trés grande aupres de
Dieu, car il y reconnait la priere de son Fils, a aussi
une vertu toute spéciale lorsqu’il est récité ofhciel-
lement par la hiérarchie sacrée. C'est I'Epoux e«t
I'Epouse qui s'adressent a la fois a leur Pére du ciel
et qui le font & chaque heure de 1'Office et aussi a la
sainte Messe avant la sainte Communion. A la
grand ‘'messe on le chante solennellement.

L' Ave Maria se dit aussi a chaque heure canoniale.
Cette priére, composée de la salutation de 1'Ange a
Marie et des paroles de sainte Elisabeth a la sainte
Vierge, est particulierement efficace aussi dans la
bouche de 1'Eglise.

L'Office contient des Credos et des Symboles :
« L'esprit y apprend beaucoup en peu de mots, dit
saint Augustin. On y trouve comme une vertu
sacramentelle qui nourrit 1'ame des croyants. Ils
offrent a tous les aliments solides de la foi, de 1'espé-
rance et de la charité. ! »

Il y a aussi des Hymnes comme le Te-Deum et
toutes celles des Heures canoniales ol les poétes
sacrés expriment en termes enflammés leurs accents
de louange, de priére et d'amour.

Il y a des Antiennes, des Versets et des Répons
qui sont comme autant doraisons jaculatoires. Grace

1. Serm. 109 et 131.

120



L'OFFICE DIVIN.

a leur brieveté on peut les jetter comme des traits
rapides vers le ciel sans que les distractions n’aient
le temps de s’y méler. « Brevissima et raptim quo-
dammodo jaculata » dit 1’évéque d'Hippone.

Il y a encore les Légendes des Saints dont les
exemples édifient I'aAme, éclairent 1'esprit et entrai-
nent la volonte vers le bien.

Les Psaumes constituent une des parties princi-
pales de 1'Office divin. On les retrouve aussi a
I'Avant-Messe. Jésus souvent récita des Psaumes.
Il les disait avec les Juifs dans la Synagogue, soit
dans sa maison de Nazareth, soit a la Synagogue les
jours de Sabbat. A la derniére Céne il chanta les
Psaumes du Hallel et ses derniéres paroles sur la
Croix : « Mon Dieu, pourquoi m'avez vous aban-
donné... Mon Pére, je remets mon dme entre vos
mains » provenaient du psautier.

L'Eglise ne fait donc qu'imiter le divin Maitre
lorsqu’elle récite les Psaumes. « Le Psaume, dit
saint Ephrem, est la voix de I'Eglise elle-méme, c’est
un colloque de la terre avec le ciel, une priére de
suave parfum. Les Psaumes sont un présent des
cieux.! » Le chrétien, ajoute saint Athanase, « y
apprend a gémir sur ses fautes, a implorer le secours
de Dieu, a lui témoigner sa reconnaissance et a
chanter ses louanges » 2. « Les Psaumes, affirme
saint Ambroise, conviennent a tous et sont doux a
tous les ages. La doctrine y est mélée a la grace du
langage, on les chante pour se réjouir, on les étudie
pour s instruire. »

« Le Psaume est une suave nourriture au ceceur

[. Tome I, Opera. — 2. Opusc. in Ps.

121



CHAPITRE X.

du chrétien », dit saint Bernard!. Saint Basile déclare
« qu'on y trouve une théologie compléte » et saint
Augustin « tous les fondements de la foi, de I'espé-
rance et de la charité ». « Nous trouvons en lui seul,
écrit Bossuet er: parlant du Psautier, tous les avan-
tages épars dans la sainte Ecriture pour la perfection
de 'homme et les bonnes ceuvres de la vie, ce qui
lui donne une singuliére et magnifique puissance
pour élever le coceur de I'homme vers Dieu. » « Un
seul Psaume bien récité, compléte saint Alphonse,
met en mouvement toutes les puissances de 1'Ame et
fait produire cent actes de vertu. Une Heure dite
avec dévotion suppose au fond du cceur mille bons
désirs, mille affections pieuses. 2 »

« C’est avec ses Psaumes, dit Lacordaire, que prie
I'Eglise universelle, et elle trouve dans cette priére,
outre la tendresse du cceur et la magniﬁcence de la
poésie, les enseignements de la foi.3 »

Dans 1'Office il y a de nombreuses Oraisons et
spécialement la Collecte. On la retrouve & Matines,
a Laudes, a Tierce, 2 Sexte, & None et & Vépres.
« Tout cela nous montre quelle importance la sainte
Eglise attache 3 la récitation de cette priére qui donne
comme la note du jour.4 » La Collecte est une des
formes anciennes de la priére. Elle fut empruntée
par la primitive Eglise 4 la Synagogue. Quand 1'Of-
fice est dit en public c'est seul celui qui le préside
qui 1'adresse 4 Dieu. C’est une priére communau-
taire a laquelle tous répondent : Amen, qu'il en soit

1. In Cant. serm. 7. — 2. Les Psaumes a 'usage de ceux qui sont
obligés au saint Office. — 3. Mélanges du culte de ].-C. dans les
Ecritures. — 4. Dov GUERANGER: Explication des priéres et des

cérémonier

122

@

4



W7OCNTOCNTOONTOONTOOCNTOCNT LGN

LEIEN]

L’OFFICE DIVIN.

ainsi. C'est donc une priére liturgique dans toute
I'acception du mot.

Ou trouver aussi des oraisons plus essentiellement
doctrinales que celles de 1'Eglise. Qu'on nous per-
mette de citer & ce sujet un exemple caractéristique
donné par D. Lambert Beauduin : « La seule oraison
de la solennité de 1'lmmaculée Conception, par
exemple, que tous, pape, évéques, prétres, diacres,
sous-diacres du monde entier récitent une cinquan-
taine de fois (a I'occasion de sa féte et de son octave)
contient toute la moélle du dogme marial : [° c’est
I'ceuvre du Pére céleste : Deus qui preparasti habi-
taculum (cause efficiente); 2° elle est accomplie en
vue de I'Incarnation : Dignum Filii tui habitaculum
(cause finale); 3° elle est le fruit des mérites de
Jésus-Christ : ex morte ejusdem Filii tui preevisa
(cause méritoire); 4° elle consiste dans 1'innocence
originelle : Per immaculatam Conceptionem, eam
ab omni labe preservasti (cause formelle); 5° la
grace demandée pour tous les membres de la sainte
Eglise : une pureté de I'ame semblable (nos quoque
mundos) qui fasse de nous : dignum habitaculum
Filii tui. Et toute I'Eglise s’adresse au Pére par le
Fils dans 1'unité du Saint-Esprit, et Marie immaculée
intercéde pour nous. ! »

La Collecte est un puissant sacramental que les
personnes pieuses devraient aimer de réciter souvent
au cours de la journée.

« Le bréviaire, le missel, le rituel, le pontifical
contiennent des séries d’oraisons ou 1’on ne sait s'il
faut admirer davantage la sublimité du langage, ou

. Questions liturgiques, n° 2, 1913,

123

9  NORLHNG

2

NG LNOCLHN @5 9



w7

"

CHAPITRE X.

I'onction pénétrante et la profondeur théologique.
Nous connaissons a peine ces sources d’eau vive. ! »

L’office divin renferme de nombreux passages des
saints Péres. Qu’on lise aux Matines, dit saint Benoit,
« "exposition que les Docteurs orthodoxes les plus
réputés et les Péres Catholiques ont faite des livres
d’autorité divine tant de 1'Ancien que du Nouveau
Testament » 2 On peut donc dire du bréviaire ce
que ce Saint dit en terminant sa sainte Régle : « Pour
celui qui tend a la perfection, il y a la doctrine des
saints Péres dont I'observation conduit aux sommets
de la sainteté. Parmi les livres des saints Peéres
Catholiques en est-il un seul qui ne nous indique la
route & suivre pour arriver en droite ligne & notre
Créateur? Et les Conférences des Péres et leurs écrits
et leur vie, que sont-ils, sinon des instruments de
vertu pour ceux qui veulent bien vivre.3 » L'ame,
par la récitation de 1'office, est donc en contact cons-
tant avec toute la Tradition.

Le Bréviaire enfin renferme surtout des lectures
tirées de nos Livres-Saints. lls y sont & peu prés tous
cités.Aussi est-ce |'Espritde Dieu lui-méme qui nous
parle dans 1'Office divin. Et nous pouvons lui appli-
quer cette autre parole de saint Benoit : « Quelle est
la page ou la parole d’autorité divine de 1’ Ancien et
du Nouveau Testament qui ne soit la norme la plus
stire de la vie humaine. 4 »

Les plus belles pages de ces livres inspirés sont
celles de I'Evangile. Toute la doctrine de Jésus nous
y est rappelée au cours de 1'année. Toutes les Matines

I. Dow €aBRroL, Le livre de la priére antique. — 2. Sainte Régle,
ch. IX. — 3. Id., ch. LXXIIl. — 4. Id., ibid.

124



L'OFFICE DIVIN.

se rapportent en quelque sorte a 1'Evangile qu on lit,
en partie dans l'office romain et en entier dans
'office monastique, a la fin de cette office. 1l en va
de méme de 1'Avant-Messe — qui ne fait qu'un,
nous l'avons vu, avec Matines.

« Chaque matin, dit D. Eugéne Vandeur, a 1'heure
du saint Sacrifice de la messe, la parole évangélique
retentit... L'idée que 1'Introit ébauchait a peine, que
la Collecte énongait en synthése, que 1'Epitre expo-
sait, I'Evangile I'éclaire, la fait resplendir et I'im-
prime d’un trait bien marqué dans I’dme des fidéles.
Au bout d'une année, c’est énorme ce que 1'on peut
apprendre ainsi, et i si peu de frais, de I'Evangile de
Jésus-Christ. ! »

L'Eglise a fait, d'une fagon générale, dans le bré-
viaire et le missel, de tels emprunts aux quatre
évangélistes que, 1'on peut dire qu'on en lit les
parties essentielles au cours de |'annee.

Les évangiles de saint Matthieu, saint Marc et
saint Luc, appelés synoptiques parce qu'ils relatent,
souvent avec les mémes termes, les mémes discours
et les mémes faits de la vie de Jésus, sont trés souvent
employés.

Sur les vingt-huit chapitres dont 1'Evangile de
saint Matthieu est composé, un seulement n'est pas
cité, a savoir le troisieme.

Sur les seize chapitres de I'Evangile de saint Marc,
huit seulement sont cités, car son Evangile est le plus
court et le plus condensé. Par une sorte de compen-
sation, c’est a lul qu'on emprunte, le jour de Paques,

1. Revue liturgique et bénedictine, 4¢ a., n° 1.

125

L

NORLHNE aex &



N}

CHAPITRE X.

le récit de la résurrection et, plus tard, celui de
’ascension du Seigneur.

C’est saint Luc qui, relativement, est le plus sou-
vent cité. Sur les vingt-quatre chapitres de son Evan-
gile, le vingtitme seul n'est pas cité. De tous les
synoptiques, c’est celul qui est considéré comme le
plus riche en matériaux historiques. Disciple de
saint Paul, il reproduit la doctrine de son maitre avec
une telle fidélité que les Péres de 1'Eglise appellent
le troisieme Evangile « I’'Evangile de saint Paul ».
Il eut en outre a sa disposition divers documents
écrits et oraux qui lui permirent de fournir de nom-
breux passages qu'il est seul a raconter. Il donne,
par exemple, de précieux détails sur l'enfance de
Jésus.

Mais, comme le Christ lui-méme, 1'Eglise a une
prédilection toute spéciale pour saint Jean dont elle
cite des passages de tous les chapitres, qui sont au
nombre de vingt-et-un. Cet apotre s'attache, en effet,
plus spécialement & prouver la divinité du Chnst. Et
c’est ce qui explique pourquoi sur les ambons, d’oti
I'on commentait 1'évangile et sur lesquels on sculp-
tait parfois les quatre animaux, symboles des évan-
gélistes, 1'aigle — qui figure saint Jean parce qu'il
plane plus haut que les autres — finit par prédomi-
ner comme nous le voyons encore pour les lutrins.
Que la vue de cet aigle soit pour nous une affirmation
de la divinité de ]ésus.

Nous donnons une nomenclature des dix premiers
chapitres de 1'évangéliste saint Jean, afin que 1'on
puisse juger par cet exemple de I’emploi qu'en fait
la liturgie.

126

O



L’OFFICE DIVIN.

EVANGILE SELON SAINT JEAN.

CHAP. | VERSETS FETE LITURGIQUE DATE
I. 1-14 | Nativité du Seigneur (messe du jour). 25 Déc.
19-28 | 3¢ Dimanche de I'Avent. — Déec.
29-34 | Octave de |'Epiphanie. 13 Janv.
35-51 | Vigile de saint André. 29 Nov.
II. 1-11 2¢ Dimanche aprés |'Epiphanie.
Lundi de la 4° semaine de Caréme.
I11. 1-15 | L’Invention de la sainte Croix. 3 Mai
16-21 | Lundi de la Pentecéte.
IV, 542 | Vendredi de la 3 semaine de Caréme.
46-53 | 20° Dimanche aprés la Pentecote.
Saints Nérée et Achillée. 12 Mai
V. 1-15 | Vendredi de la 1™ semaine de caréme.
25-29 | Commémoration de tous les Défunts. 2 Nov,
VI, 1-15 | 4 Dimanche de Caréme.
44.52 | Mercredi des Q.-T. de Pentecéte.
56-59 | Solennité du Corps du Christ.
VII. 1-13 | Mardi de la Passion.
14-31 | Mardi de la 4 semaine de Caréme.
32-39 | Lundi de la Passion.
VIII. 1-11 | Samedi de la 3¢ semaine de Caréme.
12.20 | Samedi de la 4+ semaine de Caréme.
21-29 | Lundi de la 2¢ semaine de Caréme.
46-59 | Dimanche de la Passion.
IX. 1-38 | Mercredi de la 4¢ semaine de Caréme.
X. 1-10 | Mardi de la Pentecéte.
11-16 | 2¢ Dimanche aprés Paques.
S. Thomas de Cantorbéry. 29 Déc.
S. Josaphat. 14 Nov.
23.38 | Mercredi de la Passion.

Comme on le remarquera, 1'Eglise cite en général
le commencement de chaque chapitre, puis fait une
autre citation qui se rattache le plus souvent et de
trés prés a la précédente.

Voici par exemple, la nomenclature des évangiles
lus au Temps Pascal. On constatera que 1'on recourt
aux quatre évangélistes indistinctement.

127



CHAPITRE X.

TeEMPS PaAscaL.

FETE LITURGIQUE EVANGELISTES CHAP. VERSETS
Dimanche de la Résurrection. Marc XVI, 1-7
Lundi de Paques Luc XXV, 13-35
Mardi — Luc XXIV, 36-47
Mercredi — Jean XXI, 1-14
Jeudi — Jean XX, 11-18
Vendredi — Matthieu XXVII,  16-20
Samedi in Albis Jean XX, 19
Dimanche in Albis Jean XX, 19-31
2¢ Dimanche aprés Paques Jean X, 11-16
Solennité de saint Joseph Luc ill, 21-23
3¢ Dimanche aprés Paques Jean XVI, 16-22
4 — —_ Jean XVI, 5-14
5¢ —_ —_ Jean AVI, 23-35
Jour des Rogations L.uc XI, 5-13
Vigile de I'Ascension Jean XVII, 1-11
Ascension Marc XVI, 14.20
Dimanche dans I'Octave de 1'Asc. Jean XV, 26-27
Vigile de la Pentecéte Jean XV, 15-21
Dimanche de la Pentecéte Jean AV, 23.31
Lundi — — Jean I, 16-21
Mardi — — Jean X, 1-10
Mercredi des Q.-T. Jean VI, 44.52
Jeudi de Pentecéte Luc IX, 1-6
Vendredi des Q.-T. Luc Vv, 17-26
Samedi des Q.-T. Luc IV, 38-44

Ainsi, ce que I'Evangile contient de plus impor-
tant se retrouve dans les textes liturgiques et 1'Office
divin, qui contient toutes ces richesses, est une source
premiére de vie chrétienne.

Que tous les fidéles aillent donc s abreuver a cette
source, qu'ils aiment les textes de la sainte Messe,
qu'ils fassent pour leurs dévotions privées de larges
emprunts a l'office divin; que leurs priéres du matin
et du soir se rapprochent le plus possible des Heures

128



L OFFICE DIVIN,

de Prime et de Complies qui sont précisément les
prieres du matin et du soir de 1'Eglise. Que tous
assistent aux Vépres le Dimanche ou, s'ils ne le
peuvent, qu'ils choisissent de préférence un salut ot
I'on chante 1'office de Complies, car Dieu aime a
entendre et a exaucer la voix de son Epouse « non
frustra cravit Ecclesia » dit saint Augustin !.

« Prime, m’écrivait un prétre en lisant la premiére
éditicn de Liturgia, est pour les laiques la plus belle
priere du matin et Complies la priere du soir par
excellence. Laudes ne pourraient-elles pas servir
d'action de graces pour les fidéles aprés la Com-
munion et Vépres ne donneraient-elles pas les idées,
les sentiments, les aspirations, les élévations etc...
pour la visite du T.-S. Sacrement? Adopter, avec de
courtes explications, les petites Heures aux différents
exercices de piété de la journée, que cela serait utile
aux ames! »

Souhaitons au moins que 1'on assiste le Dimanche
non seulement a la Messe, mais aussi a ['Office
divin. Ce sera le meilleur moyen de sanctifier ce jour
du Seigneur dont Bossuet écrit : « C’est ici le jour
que le Seigneur a fait : Réjouissons-nous et tressail-
lons d’aise en ce jour. C’est le jour de la Trinité
adorable : le Pére y parait par la création de la
lumiére, le Fils par sa résurrection et le Saint-Esprit
par sa descente sur les Apbtres. O saint jour, 6 jour
heureux, puisses-tu étre toujours le vrai Dimanche,
le vrai jour du Seigneur par notre fidéle observance
comme tu |’es par sainteté de ton institution. 2 »

I. Sermon 2214, -— 2. Elevat. lll, 7: Sur le Dimanche.

129

¢ NS

2

RANS QS



CHAPITRE X. — L OFFICE DIVIN.

« En ce premier jour, chante I'Eglise dans I'Hym-
ne des Matines, la bienheureuse Trinité créa le mon-
o de et le Créateur, en ressuscitant, nous délivra de la
# mort en la vainquant. » « Nous faisons nos réunions
& en ce jour du soleil parce que ce jour 13, le Sauveur
¢ ressuscita » dit saint Justin. Aussi le Dimanche est-il
au cours de l'année comme un écho du jour de
r»  Paques : Hec est dies quam fecit Dominus. En ce
jour, comme au [emps pascal, I'Eglise supprime le
> jeline; elle chante & Prime le psaume pascal : Con-
fitemini et ne s’agenouille pas pendant 1’ Antienne
. finale A la sainte Vierge.
Le Dimanche participons donc le plus possible,
¢ non seulement le matin, mais |'aprés-midi ou le soir,
N a la priére liturgique qui donne a Dieu tant de gloire
¢ et obtient pour les hommes tant de grices. Assistons
§ aux Vépres ou aux Complies et soyons bien persua-
dés qu’en le faisant nous glorifions davantage Dieu
en puisant a cette source premiére et indispensable
du véritable esprit chrétien qu'est 1'Office divin.

O RO OGN

FORL AN RLANDRLNDCLAG CLSNICLANIRLNORLNDRLNGRLNE
130



S

7o)

(G

»@vv@mmmq@mv@@am@av@mmmmmmv@@g

=

IIIIIIIIIIIlIllIlIllllllllllllllllill[-

ESUS en instituant 1'Eucharistie avait
| dit : « Faites ceci en mémoire de
moi. » Et I'Eglise en redisant ces
paroles a la messe ajoute immédia-
tement : « Unde et memores, nous
souvenant donc Seigneur de la
bienheureuse passion de votre Fils, de sa résurrection
des enfers et aussi de sa glorieuse ascension dans les
cieux nous offrons etc... » Dans la priere Suscipe, un
peu auparavant, le prétre avait dit : « Recevez, 6
Trinité Sainte, cette offrande que nous vous présen-
tons en mémoire de la passion, de la résurrection et
de I'ascension de Notre Seigneur. » Dans les Gaules
cette priere était plus explicite encore : « Recevez
cette hostie que nous vous présentons, prétres et
fidéles, en mémoire de 1'incarnation, de la naissance,
de la passion, de la résurrection, de 1'ascension de
Jésus-Christ et de |'avénement de 1'Esprit-Saint. »
Et la messe grecque y ajoute méme cette formule
« en mémoire du second et glorieux avénement du
Sauveur ».

L’Eglise considére donc la messe comme un mé-
morial, non seulement de la mort de Jésus, mais
aussi de tous les mystéres de sa vie. Complétant ce

131



CHAPITRE X .

que nous avons dit plus haut '. on peut dire que le
Gloria 1n excelsis rappelle la naissance du Christ,
I’Evangile sa vie publique, I'Hosannah son entrée
triomphale a Jérusalem, la Consécration la Paque de
Jésus, c’est-a-dire son passage de ce monde a son
Pére.Sa mort est le point de départ de ce « passage »,
et sa résurrection en est le terme, aussi les Grecs
appellent-ils la féte de Paques du double nom de
Paques de Jésus crucifié et de ]Jésus ressuscité. La
priere Supplices, qui vient ensuite, parle d'une cer-
taine fagon de 1'Ascension car elle demande que la
victime de l'autel soit portée sur 1'autel du ciel, par
ou s'affirme 1'identité qu'il y a entre Jésus au saint
Sacrement et Jésus le Pontife qui, avec la coupe de
son propre Sang, a pénétré quarante jours aprés sa
résurrection dans le vrai Saint des Saints, le ciel 2.
Saint ]ean dans son apocalypse le vit devant le trone
de Dieu sous la forme d'un agneau « comme im-
molé » et debout sur un autel d’or.

Mais si 1'Ordinaire de la messe rappelle d'une
fagon générale toutes les mystéres de la vie du
Sauveur, le Propre de la messe rappelle chacun d’eux
en particulier au jour qui est destiné a en marquer
I'anniversaire. « La Paque, dit Dom Cabrol, se célé-
brait toutes les fois qu’on offrait le sacrifice eucharis-
tique, mais il était naturel qu’'au jour anniversaire la
féte fat plus solennelle. 3 » Jésus étant mort et res-

1. Voir chap. II. — 2. Nous ne pensons pas qu'il y ait avan-
tage pour la vraie piété a rechercher d'une fagon arbitraire la repré-
sentation de toute la vie de Jésus dans la messe et de penser, par
exemple, a Jésus envoyé d'Hérode a Pilate quand le prétre passe du
coté de I'Epitre a celui de I'Evangile, a Pilate se lavant les mains
lorsque le Prétre lave les siennes au Lavabo etc...— 3. Id., ibid. p. 236.

132

Y A Y4



LE CYCLE DU CHRIST.

suscité lors de la Paque juive et la célébration des
salnts mystéres devant remplacer le rite mosaique de
la manducation de I'agneau qui n’en était que la
figure, I'Eglise conserva pour la féte de Paques la
date traditionnelle ! en la reportant toutefois au Di-
manche suivant. La messe ce jour-la rappelait spé-
cialement la Résurrection, elle devint le pivot de
tout le calendrier chrétien. C'est la solennité des
solennités. Au [V siecle, dit la pelerine Sylvia, a
"anniversaire du jour ol Jésus entra triomphalement
dans Jérusalem, les chrétiens de cette ville se ren-
daient a I'endroit par oli passa le Sauveur. On y lisait
le passage des évangiles qui raconte ce fait. Puis
1'évéque, monté sur un ane, allait du sommet de la
montagne des Oliviers & 1'église de la Résurrection,
entouré de la foule qui portait des rameaux en chan-
tant 'Hosannah. Arrivé dans ce sanctuaire le pontife
célébrait le saint Sacrifice.

L’on faisait de méme pour la féte de I’ Ascension
au jour qui en marquait l'anniversaire en lisant le
récit évangélique de ce mystere a 1'endroit méme ol
[ésus monta au ciel.

Bient6t on se mit aussi a célébrer au cours de
'année les PRINCIPAUX ANNIVERSAIRES de la vie du
Christ auxquels on adapta les textes de la messe et
de I'office et I'on assista, du [V* siecle au IX°, A un
travail des plus féconds de vraie création liturgique.

I. Les Juifs célébraient la Paque le jour de la pleine lune du
premier mois, c’est-a-dire le jour de la pleine lune qui coincidait avec
I'équinoxe du printemps ou qui le suivait. Cela revient pratiquement
pour nous a fixer cette féte au Dimanche qui suit la pleine lune tom-
bant aprés le 20 mars. Ni la date de 1'équinoxe qui est supposde étre

toujours le 21 mars, ni le moment de la pleine lune ne concordent
pleinement avec les calculs astronomiques.

133

/]

\Y

O
(©

.
O\



CHAPITRE X .

Pour nous en rendre compte, jetons un coup d’ceil
sur les Collectes :

Noél : « O Dieu qui avez fait briller CETTE NUIT trés
sainte des splendeurs de la vraie lumiere. »

Epiphanie : « O Dieu qui avez AUJOURD’HUI par une
étoile manifesté votre Fils unique aux Gentils. »

Présentation: « Dieu tout puissant, votre Fils unique
a été AUJOURD’HUI présenté dans le Temple. »

Paques : « O Dieu qui EN CE JOUR nous avez de
nouveau par votre Fils, vainqueur de la mort,
ouvert I'entrée de 1'éternité. »

Ascension : « Nous croyons que votre Fils unique
est monté AUJOURD HUI au ciel. »

Pentecéte : « O Dieu qui, EN CE JOUR, avez instruit
les cceurs des fideles par 1'illumination du Saint-
Esprit. »

Les Préfaces sont aussi caractérisées par la méme
préoccupation. Préface de Noél : « Par le mystére de
I'Incarnation du Verbe un nouveau rayon de la
splendeur divine est venu luire aux yeux de notre
ame. » Préface du temps de la Passion : « Dieu a
attaché au bois de la croix le salut du genre humain
afin que la vie nous f{it rendue au moyen de ce qui
nous avait donné la mort et que lui qui avait triom-
phé par le bois fiit par le bois vaincu a son tour par
Jésus-Christ Notre-Seigneur. » Préface de Paques :
« Le Christ notre Pdque a été immolé, car il est le
véritable Agneau qui a 6té les péchés du monde;
qui a détruit notre mort par la sienne et nous a rendu
la vie en ressuscitant lui-méme. » Préface de
I'’Ascension : « Jésus-Christ, aprés sa résurrection,

134

(\XO. B O]

QY



TN

N

LE CYCLE DU CHRIST.

apparut a ses disciples rassemblés et & leurs yeux
s’éleva au ciel afin de nous rendre participants de
sa divinité. » Et le Communicantes qui suit dit
« Notre-Seigneur Jésus-Christ votre Fils unique a
daigné en ce jour introduire dans les cieux et placer
a votre droite notre chair fragile unie a sa divinité. »
Préface de la Pentecéte : « Ce Jésus étant monté au-
dela de tous les cieux et s’étant assis a la droite du
Pére répand en ce jour sur les enfants de I'adoption
I’Esprit-Saint qu'il avait promis. »

C’est spécialement la lecture de 1'Evangile, nous
venons de le voir, qui nous fait revivre dans leur
ordre historique les différents mysteres de la vie du
Christ. Qu'il sufhse pour nous en convaincre d’ouvrir
le missel en commengant a la premiére page.

FETE. LITURGIQUE SUJET TRAITE

Dec. i 2¢, 3¢ et 4° Dim. de I'Avent S. Jean-Baptiste annonce le
(s. Matth., s. Jean, s. Luc). [Christ.
Mercredi des Q.T. (s. Luc) L’Annonciation a Marie.
Vendredi des Q.T. (s. Luc) La Visitation.
Vigile de Noél (s. Matthieu) L ’Annonciation a Joseph.

Noél (s. Luc) La Naissance de Jésus.
Janv. | Circoncision (s. Luc) Circoncision du Sauveur.
Saint Nom de Jésus (s. Luc) On l'appelle Jésus.
Epiphanie (s. Matthieu) Adoration des Mages.
Vigile de I'Epiph. (s. Matth.) | La fuite en Egypte.
Dim. dans I'Octave (s. Luc) Jésus retrouvé dans le Temple

Octave de I'Epiph. (s. Jean) Baptéme de Jésus.
2¢ Dim. apr. Epiph. (s. Jean) | Miracle de Cana.
Mars ' 1¢f Dim. du Car. (s. Matth.) Jeine de Jésus au désert.
Evangiles du Car. (4 évangél.) Vie publique de Jésus.
Avril Dim. des Rameaux (s. Matth.) | Entrée triomphale de Jésus.

Jeudi-Saint (s. Jean) Le lavemt des pieds a la Céne
Vendredi-Saint (s. Jean) Récit de la Passion.
Samedi-Saint (s. Matthieu) Les ss. Femmes au Tombeau
Dim. de Paques (s. Marc) L'ange annonce la résurrection
Sem. de Paques (3 évangél.) Diverses apparitions de Jésus.
Quasimodo (s. Jean) Apparition a s. Thomas.

135



[/}

CHAPITRE XI.

MO1S FETE LITURGIQUE SUJET TRAITE

Mai | Ascension (s. Marc) Jésus monte au ciel.
Juin | Pentecéte (s. Jean) L’Esprit-Saint promis p. Jésus.
23¢ Dim. apr. Pentec.(4 évang.) Il fait comprendre ce qu'a pré-
[ché Jésus.
Nov. 24¢ Dim. apr. Pentec.(s. Matth.)| Le souverain Juge apparait.

« La facon dont les livres sacrés sont mis en
ceuvre dans le culte, écrit Dom Festugiére, accroit
singulierement le relief de la personne de ]ésus et
donne a la liturgie une unité organique bien supé-
rieure & 1'unité de vague coordination que posséde
la compilation biblique. ! »

Mais, c’est surtout par les rapports intimes que
I’'Eglise établit entre la lecture de 1'Evangile et la
présence réelle du Christ dans I'Eucharistie que
I'évocation de la personne de Jésus se réalise dans
la liturgie.

Ecoutons Bossuet : « LLa Sagesse éternelle qui est
engendrée dans le sein du Pére s’est rendue sensible
en deux sortes. Elle s’est rendue sensible en la chair
qu’elle a prise au sein de Marie; et elle se rend encore
sensible par les Ecritures divines et par la parole de
I’Evangile; tellement que nous pouvons dire que
cette parole et ces Ecritures sont comme un second
corps qu'il prend, pour paraitre encore a nos yeux.
C’est la en effet que nous le voyons : Ce Jésus qui a
conversé avec les apbtres, vit encore pour nous dans
son Evangile; et il répand encore pour notre salut la
parole de la vie éternelle. 2 »

Saint Augustin avait déja dit avant lui: « Ecoutons
le saint Evangile, comme si le Seigneur lui-méme

1. Id., ibid. -- 2. Lesarq, II, p. 301, Panég. de s. Paul

136

N DRLAN YRS

AN

AN



v

/]

[

(/]

LE CYCLE DU CHRIST.

nous parlait. Les précieuses paroles qui sont sorties
de sa bouche sont écrites, conservées et récitées par
nous. Le Seigneur est au ciel, mais il est de méme
ici, comme vérité. Ecoutons le Seigneur. ! »

Les paroles du Christ sont 1'expression directe et
sensible des pensées de Dieu. « Les choses que je
dis, a déclaré ]ésus, je le dis comme mon Pére me
les a dites. » Et comme les saintes Espéces qui sont
I’objet de notre adoration parce qu’elles contiennent
la Divinité, la doctrine de Jésus exige de notre part
foi et respect, parce qu'elle est, en une certaine fagon,
une parcelle de la vérité éternelle. « Celui qui regoit
négligemment la sainte parole n’est pas moins
coupable que celui qui laisse tomber a terre le Corps
du Fils de Dieu » écrit saint Césaire. Ce que saint
Paul dit de I'Eucharistie : « Celui qui mange le
corps du Seigneur indignement, mange son propre
jugement. 2 » Jésus le dit de sa parole sacrée: « Celui
qui ne regoit point mes paroles, la parole méme que
j’al annongée le jugera au dernier jour » car la rejeter
c’est rejeter le Verbe divin qui se manifeste a nous
sous cette forme.

« Ne perdons pas un seul mot de I'Evangile, dit
Origéne. Puisque, en participant a 1'Eucharistie,
vous prenez garde avec tant de raison qu’il n’en
tombe pas la moindre parcelle, pourquoi ne croiriez-
vous pas que négliger une seule parole de Jésus-
Christ soit une crime comme lorsqu’on néglige son
corps? 3 »

La procession de I'Evangile et toute la solennité

I. Tract. in Joan. — 2. App. S CCC. 2 : | Cor,, I, 29; S. Jean,
12, 14. — 3. Hoin. XIlll, in exod. sanctis nupt.

137



/]

7o

CHAPITRE XI.

que l'on apporte 4 son chant a la grand'messe ne
nous avertissent-ils pas qu'il faut écouter cette parole
divine avec le méme respect que nous devons au
corps adorable du Christ, auquel on rend les mémes
hommages? N’est-ce pas au reste pour affirmer cette
double présence de Jésus parmi nous que l'on con-
servait autrefois le saint livre des Evangiles dans le
tabernacle a c6té de I'Eucharistie?

Comme a 1'Hostie-sainte on donne a I'Evangile
I"honneur de I'encens, et de méme qu’on la conserve
dans des vases d'or, on écrivait autrefois la parole
inspirée en caracteéres d'or sur des parchemins de
pourpre reliés avec des couvertures rutilantes de
riches émaux et de plaques d’or et d’argent.

L’office divin et la messe des catéchumeénes avec
leurs pages d'Evangile nous font donc communier
au pein de la doctrine et la messe des Fideles avec
sa consécration nous fait communier au pain eucha-
ristique. « Le corps de Jésus-Christ dont nous vivons
spirituellement, disent des auteurs du VIII® siecle,
n'est pas seulement ce pain et ce vin sacré qu'on
offre a I'autel; I'Evangile est aussi le corps de Jésus-
Chrnist. Et lorsque nous lisons ou que nous entendons
I'Evangile, nous sommes comme les enfants de la
famille assis autour de la table du Seigneur, oli nous
mangeons le pain céleste. ! »

Ces deux communions se rapportent 1'une a
I'autre.

« La liturgie de la louange se subordonne a la
liturgie du sacrifice, écrit Dom Festugiére. Au cours
de la messe, la page d'Evangile qu'on chante en

[. Etherius et Beatus, lib. VII, de Incarnat.

138



/]

v

LE CYCLE DU CHRIST.

grande pompe, préte par anticipation une voix a la
présence réelle. Le sens catholique de tous les temps
a clairement apergu et pieusement vénéré l'intime
connexion qui existe entre la parole de vie et le
sacrement eucharistique. Les honneurs de 1'encen-
sement rendus au volume méme des Evangiles,
I’habitude qu’ont les chrétiens de se tenir debout,
tournés vers lui, au moment de la lecture, le baiser
que le prétre donne au texte, ajoutent encore a cette
impression qu’'on assiste & une évocation mystique
du Christ. ! »

Et cette évocation prend toute sa réalité au mo-
ment de la Consécration. Le Christ historique et en
quelque sorte lointain dont nous parlait 1'Evangile,
descend alors sur I'autel. Les vingt siecles qui nous
séparent de lui disparaissent pour ainsi dire, et Jésus
revit vraiment parmi nous dans ses mystéres que
I’on commémore. De sorte que juxtaposer les évan-
giles du missel et 1'hostie, c’est-a-dire les paroles
prononcées par le Christ et sa présence réelle, c’est
nous rendre en quelque sorte contemporains du
Sauveur. Il semble que c’est lui-méme qui nous
parle et, comme chaque messe ne nous montre
qu’une phase de la vie du Christ et que le Cycle suit
méthodiquement cette vie depuis le commencement
jusqu’a la fin, I'autel devient une nouvelle Palestine
ou le Christ renouvelle chaque année dans le saint
Sacrement sa vie liturgique, qui est un écho de sa
vie terrestre. Et cette existence a un caractére plus
nettement social encore puisque le Christ y vit en
communion intime avec son corps mystique. 1] faut,

|. La liturgie catholique, p. 116.

139



CHAPITRE X .

en effet, entendre par vie sacramentelle et liturgique
de Jésus la vie du Christ total, car nous avons
vu que le but de I'Eucharistie et de la liturgie est
d’associer I'Eglise a son Chef dans tous ses mystéres.
Ce sont les dmes qui, spécialement par la
sainte Communion, unies a ]ésus présent sur I'autel,
naissent avec lui 3 Noél, meurent et ressuscitent avec
lui pendant les jours de la Semaine Sainte, etc... Et
le missel est le programme de cette vie toujours
actuelle du Christ-Sacrement et du Christ-Eglise,
reproduction de la vie passée de Jésus. N'est-ce pas
1'apbtre saint Paul qui résume toute la vie chrétienne
en disant « que nous sommes prédestinés a devenir
conformes & 1'image du Fils de Dieu » et qui ajoute
« soyez mes imitateurs comme je le suis moi-méme
du Christ ». « Les temps liturgiques ne sont pas en
effet de simples fonctions pieuses qui dramatisent
toute 1" histoire de notre rédemption; leur but prin-
cipal, comme aussi leur efhcacité propre, est de
produire en nous les fruits des mystéres qu'ils
représentent. ! » C'est ce qu'il me reste & montrer.

C’est pour que nous puissions offrir & Dieu chaque
année au saint Sacrifice de la Messe tout ce que les
mystéres du Sauveur contiennent de gloire pour Lui
et en recevoir dans la sainte Communion les fruits
de sainteté qui y sont renfermés pour nous, que
I'Eglise a divisé 1'année en différents Temps qui
correspondent aux différents événements et aux dif-
férentes périodes de la vie de ]ésus.

1. Missel pour tous. (Mont César, Louvain.)

140



\

[/l

DTN

(018

/]

LE CYCLE DU CHRIST.

En voici un bref schema :

EVANGILE MISSEL

Cycle de !'Incarnation. Cycle de Noél
1. Attente de Jésus Temps de 1'Avent 4 Dim. ! Violet
2. Naissance de Jésus — de Noél I — | Blanc
3. Manifestations de Jésus — ap. I'Epiphanie | 436 — | Vert
Cycle de la Rédemption Cycle de Pédques

\]eﬁne et vie publique T. de la Septuagésime 3 Dim.

. [de Jésus et du Caréme 4 — (Violet

{Passion de Jésus Temps de la Passion 2 —
2. Résurrect. et Ascension Temps Pascal 8 Blanc
3. Jésus envoie |'Esprit- —ap.la Pentecéte 24 a 28 Vert

|Saint a I'Eglise 52 Dim.

Chacun de ces Temps a une efficacité spéciale qui
correspond au mystére que 1'on célébre. |'en apporte
quelques preuves :

L’Eglise a regu de Dieu la mission de diriger nos
Ames et ¢ est, sans aucun doute, pour s'acquitter de
ce ministére de sanctification, dont elle a été investie,
qu’elle a organisé, sous la direction de I'Esprit-Saint,
toute I'année chrétienne.

Elle considére séparément chacun des mystéres
du Sauveur et toujours elle ne demande que des
grices qui y correspondent. Et ces grices, elle les
obtient puisque, épouse de ]ésus, elle s'appuie sur
LLui pour les demander et est toujours écoutée du
Pére.

Pendant I’ Avent, par exemple, elle nous montre
le monde avant la Rédemption. Les Patriarches et
les Prophétes aspiraient a 1’avénement de grace du
Sauveur comme nous aspirons en ce méme temps
i son avenement de gloire. Et I'Eglise emprunte leurs

141



*)@‘7@@\7@(‘3%%@7@)@\%@%7@@\7@)@\7@)@\7@@‘@\7@@%

CHAPITRE XI.

appels suppliants : Venez, Seigneur, ne tardez plus.
Nul doute que ces appels réitérés de milliers de
prétres et de chrétiens qui se font entendre chaque
année pendant les quatre semaines qui précédent
Noél, ne le portent & nous accorder chaque année le
25 décembre les graces méritées par 1'Enfant de la
Créche et & nous préparer a son avénement a la fin
du monde. Voici I'oraison de la Vigile de No&l :
«O Dieu qui chaque année nous comblez de
joie par ['attente de notre rédemption, faites qu'en
recevant avec allégresse votre Fils unique N.-S.
Jésus-Christ lorsqu'il vient nous racheter (il s’agit de
I'avénement historique de Jésus et de sa venue par
la grace dans nos Ames) nous puissions pareillement
le contempler avec assurance lorsqu'il viendra nous
juger. »

A T'Epiphanic I'Eglise nous engage & nous unir
au cortege des rois mages et a aller offrir nos dons au
divin Roi. « Comme les Rois firent de leurs trésors
des offrandes mystiques au Seigneur, cherchons de
méme a trouver dans nos cceurs des dons qui méri-
tent d’étre offerts a Dieu. ! »

Pendant le Caréme et le Temps de la Passion,
I'Eglise nous fait suivre Jésus jefinant au désert,
préchant la bonne nouvelle a travers toute la Pales-
tine et mourant sur la croix; et toute la liturgie nous
exhorte a la pénitence, nous fait entendre la parole
de Dieu et nous fait mourir avec Jésus a nous-mémes.

Aussi & Paques (Phase, 1. e. Transitus), nous
unissant aux Hébreux qui passérent a cette époque
la Mer Rouge et a Jésus qui passa de ce monde a son

1. Saint Léon : 6¢ le;on des Matines de I'Epiphanie.

142

\Y

AN



V76N TOOCNTOON7Y

SZ7°

6 7O

(G

IGNLOIONLOIONSRSINIIRNL RS L OIC)o GL OGN EIGIN N O]
LE CYCLE DU CHRIST.

Pére, nous nous efforcons chaque année — grice a
la liturgie — de passer de plus en plus de la mort du
péché a la résurrection d'une vie nouvelle. Les Péres
sont formels a ce sujet : « Le Temps pascal est un
temps d’'indulgence et de pardon. ! » « Hier je souf-
frais avec le Christ sur sa croix, aujourd hui je me
glorifie avec lui. Hier je mourais avec lui, aujour-
d’hui je suis vivifié avec lui. Hier j’étais enseveli
avec lui et aujourd’hui avec lui je ressuscite. Heri
consepeliebar, hodie simul resurgo. 2

Saint Grégoire désigne d'une autre fagon notre
participation au mystére du Christ ressuscité. Il nous
méle 4 la foule des saintes Femmes qui vont au
tombeau :

« L’action qu'accomplissent les saintes Femmes
en portant des parfums pour embaumer Jésus, dit
saint Gregoue aux Matines, nous signale quelque
chose qui doit se pratiquer dans la sainte Eglise.
Nous viendrons véritablement avec des parfums au
tombeau de Jésus si, embaumés de 1'odeur des ver-
tus, nous cherchons le Seigneur avec la recomman-
dation des bonnes ceuvres. »

A la Pentecbte, anniversaire de la descente de
I'Esprit-Saint sur les Apétres, I'Eglise nous fait met-
tre a genoux et chanter le « Veni Sancte Spiritus :
Venez Esprit-Saint, remplissez les cceurs de vos
fidéles et allumez en eux le feu de votre amour ».
L’Esprit entend ces appels et c’est chaque année,
a cette date, une Pentecéte nouvelle qui se réalise

1. Sain: Augustin: 4¢ lecon des Matines du Dimanche in albis. —

2. Saint Grégoire de Nazianze: 6° lecon des Matines de !l'office
monastique.

143



CHAPITRE XI.

pour I'Eglise. C'est ce qu'affirme le Concile de
Toléde en 650 : « Il est indispensable d’avoir une
pratique uniforme pour la date des fétes : Paques,
Pentec6te, Noél. Si, par exemple, nous ne célébrons
pas la Pentec6te au jour voulu, nous ne pouvons
recevoir les dons du Saint-Esprit. ! »

Grace donc a la liturgie le Corps mystique du
Christ répandu par le monde entier s’associe a la
grande ceuvre de la rédemption accomplie par son
Chef et recoit, aux moments opportuns, toutes les
grices qui dénivent des différents mystéres de la vie
du Sauveur et spécialement de sa mort sur le Cal-
vaire, car c'est toujours la messe, mémorial de la
Passion, qui est le centre de toutes les fétes chré-
tiennes.

« Renouveler annuellement 1'efhicacité sanctifica-
trice des événements de la vie du Sauveur, c'est la
un pouvoir mystérieux, mais réel que 1'Eglise détient
en son sein et auquel il faut croire » écrit Dom Rey-
landt. Chaque féte de 1'Eglise est pour ceux qui y
assistent un sacramental. « Les actes liturgiques, dit
le P. le Vavasseur, sont accomplis au nom de Notre-
Seigneur et au nom de I'Eglise et de méme que les
sacrements renferment la vertu et les mérites de
Jésus-Christ, de méme les actes liturgiques renfer-
ment en quelque sorte la vertu et les mérites de
V'Eglise. 2 » Aussi operent-ils slirement la sanctifi-
cation de nos Ames.

Dom Guéranger a donc pu dire en toute vérité que
« la puissance rénovatrice de 1'année liturgique est

1. Histoire des Conciles (H.L.). — 2. Manuel de liturgie, (Lecoffre,
&dit., p. 2.

144



[/]

o

LE CYCLE DU CHRIST.

un mystére du Saint-Esprit qui féconde incessam-
ment I'ceuvre qu’il a inspirée a la sainte Eglise ». Et
c'est pour cela, encore une fois, que la liturgie est la
source premiére et indispensable du véritable esprit
chrétien.

Ayons donc pleine foi en l'efficacité du Cycle
liturgique et, puisqu’il faut de la méthode pour
progresser, recourons a la méthode officielle de
sainteté de 1'Eglise !, vivons cceur a cceur avec cette
bonne mére en participant, grice a ses fétes, a ses
joies et a ses deuils. Mais faisons-le avec persévéran-
ce et avec énergie, car cela suppose, pour le faire
chaque jour de I'année et durant toute notre existen-
ce, un continuel renoncement a nous-mémes, qu’en
pratique bien peu possédent.

I. La liturgie est une méthode pratique ou, si l'on veut, directe

qui montre a l'ame la route (meta par, odos chemin) a suivre pour
arriver a Dieu.

145

HNolq



NTHOVT N

I
PRES le culte de latrie rendu & Dieu,
il y a le culte d"hyperdulie rendu &
Marie, mére de Dieu. Etudions la
nature et l'extension de ce culte
dans la liturgie.

Marie occupe dans le plan divin
une place a part. Elle est unie & Dieu d'une fagon
beaucoup plus intime que tous les Anges et les
Saints, car elle a été associée si étroitement a 1'ceu-
vre rédemptrice que I'on ne craint pas de 1'appeler
la corédemptrice du genre humain.

C’est en elle que, par I'opération du Saint-Esprit,
le Verbe s’est fait chair. Son Fiat a décidé de notre
salut puisqu'il a rendu possible 1'Incarnation dont
Dieu I'avait fait dépendre.

C’est pourquoi la sainte Vierge, mére d'un Fils
qui est vraiment le Fils de Dieu, est toujours hono-
rée immédiatement apres Dieu. Au Confiteor, au
Communicantes, au Suscipe de la messe, comme
aussi aux litanies des Saints et partout, son nom vient
toujours avant celui des anges et des saints dont elle
est la reine.

Les Grecs écrivaient en lettres d’or au pied de ses
statues le motif de ce culte proéminent Theotokos,

.




LE CYCLE DE MARIE.

Mere de Dieu. Toujours 1I'Eglise dans sa priére
montre la Mére pres de son Fils divin. lls sont 1’ objet
d’un méme décret de prédestination. Les épitres des
fétes de la Vierge appliquent & Marie ce que les
livres saints disent de la Sagesse qui est 1’ attribut du
Verbe de Dieu. « Lorsque, en Adam et Eve, tout le
genre humain fut précipité dans le péché, Dieu prédit
que par Jésus et Marie il serait sauvé. (Office de
I'Immaculée Conception.) « En recevant cet 4Ave de
la bouche de Gabriel, vous nous donnez la paix par
le changement du nom d’Eva. ! » (Ave Maris Stella.)

Etablissons un paralléle entre les mysteres du
Rosaire, qui font I'objet de la féte du 7 octobre, et les
fétes du Cycle pour montrer comment, dans
I'admirable triptyque des mémes mysteres joyeux,
douloureux et glorieux du Rosaire et du Cycle,
Jésus et Marie sont toujours inséparables.

MYSTERES DU ROSAIRE FETES DU CYCLE
. Annonciation Mercr. d. Q.T. d’'Avent{ Temps de
Myste- \ Visitation Vendr. —_ — ' T'Avent
“res  Naissance de Jésus Noél (25 décembre) T. de Noél
joyeux |Présentation Purification (2 février)

| Recouvrement au Dim. ds Oct. d'Epiph. T.ap.I'Epiph.
[au temple

. Agonie
. i . . Tem
Myste- \Flagellatlon_’ . Jeudi et Vendredi emps
res dou- - Couronn. d’épines Saints de la
l"""""}Port. de la croix Passion
Mort de Jésus
Résurrection Paques Temps
\ Ascension Ascension Pascal
Mysle- . A
res  Desc. de I'E.-S. Pentecote
gloricux | Assomption Assomption { Temps aprés
Couronn. au ciel y la Pentecéte

1. Il y a un 1approchement voulu entre AVE et EVA.

147

HRLHNG

LY

O &

L\O O]



D

5

w
b

CHAPITRE X .

Dans le CycLF. bDE NOEL, par lequel s’ouvre I'an-
née chrétienne, I'aAme respire une atmosphére de
joie, contenue d'abord, puis débordante, ol s'épa-
nouissent les cing premiers mystéres du Rosaire. Le
premier de ces mystéres se célébre sans doute le
25 mars, mais aussi au mois de décembre. « Suivant
ce qui se pratique ailleurs, dit le Concile de Toléde
en 665, la féte de 1'Annonciation sera célébrée le
18 décembre dans toute 1'Espagne, car elle tombe
souvent au Caréme ou a la Solennité de Paques. »
« Il y a donc trés anciennement dans la liturgie des
rapports entre I’ Annonciation et I’ Avent. ! »

Les textes de I'Evangile qui se rapportent a la
Vierge au cours du CYCLE DE NOEL (décembre a
février) nous la montrent avec Jésus.

ANNONCIATION : « Voici que vous concevrez et
vous enfanterez un Fils » (Mercredi des IV Temps
de 1'Avent).

VISITATION : Elisabeth s’ écrie : « Le fruit de votre
sein est béni » (Vendredi des [V Temps de 1’ Avent).

VIGILE DE NOEL : « Joseph prend Marie pour
épouse, car ce qui est formé en elle est 'ouvrage du
Saint-Esprit. »

NATIVITE : « Marie mit au monde son fils premier-
né et 'entoura de langes. » « Les bergers trouvérent
I'enfant avec Marie » (25 décembre).

EPIPHANIE : « Les mages trouvérent I’ enfant avec
Marie » (6 janvier)

FuitE EN EGYPTE ET RETOUR : « Prends I’enfant
et sa mére » (28 décembre au 5 janvier).

PURIFICATION : « Quand furent accomplis les jours

. Dom LecLERCQ: Dictionnaire Archéologique: Annonciation.

148

/4

[\

o)



\}

N

@)

Ve o

LE CYCLE DE MARIE.

de la purification de Marie, ils portérent I enfant
Jésus au temple » (2 février).

RECOUVREMENT AU TEMPLE : « Fils, ton pére et
moi, nous te cherchions » (Dim. dans 'Oct. de
I'Epiphanie).

NocEs DE CANA : « Marie dit a Jésus : Ils n’ont
plus de vin » (II' Dim. aprés I'Epiphanie).

Le I janvier, il y avait autrefois trois messes
comme a Noél. La premiére était en I'honneur de
Notre Seigneur et la deuxiéme en 'honneur de sa
mére. C’est l'origine de la deuxiéme oraison de la
messe actuelle. On y glorifie la maternité divine.

Dans le CycLE DE PAQUES (février 4 novembre)
on célébre d'abord les mystéres de la vie publique
de Jésus. L.'Evangile ne parle en ce moment qu’'en
deux occasions de Marie : lorsqu’elle cherche Jésus,
et quand une femme du peuple, en entendant la
prédication du Sauveur, loue celle qui a été sa meére.
La liturgie cite aussi ces deux passages de 1'Evan-
gile, le premier au Mercredi des IV Temps de
Caréme et le second au llI* Dimanche de Caréme.

Puis les JEUDI ET VENDREDI SAINTS nous trouvons
les mystéres douloureux qui « font endurer a Marie,
dans I'intime de son cceur, 1'agonie, les coups, les
épines et la croix de son Fils » I. En la féte de Notre-
Dame des Sept Douleurs, le Vendredi de la Passion
et durant la Semaine Sainte, les Evangiles disent
que « prés de la croix de [ésus sa mére se tenait
debout ».

Et quant aux mystéres glorieux ils s'échelonnent
dans les SOLENNITES DU TEMPS PASCAL et du TEMPS

!. Hymne des ll*s Vépres de la Solennité du Rosaire.

149



TOCW

N7

CHAPITRE XII.

APRES LA PENTECOTE ou « nous saluons la Vierge
dans les triomphes de son Fils, dans I'embrasement
du Paraclet et dans sa gloire de Reine du ciel »
Marie y est toujours unie a Jésus.

En parlant du mots de mai, Dom Guéranger
écrit : « Les mois de mati et de juin s'écoulent sans
amener aucune solennité spéciale en 1'honneur de
la meére de Dieu.ll semble que la sainte Eglise veuille
honorer dans un respectueux silence les quarante
jours durant lesquels Marie, aprés tant d’angoisses,
se repose dans la possession de son fils ressuscité.
En méditant le mystere pascal dans le cours de cette
mystérieuse période, nous devrons donc avoir soin
de ne jamais isoler le fils de la mére et nous demeu-
rerons dans la vérité. Jésus, durant ces quarante
jours, se communique fréquemment a ses disciples :
peut-il se séparer un instant de sa mére, a la veille
de la nouvelle, de la derniere épreuve qu’elle doit
subir, lorsque les portes du ciel s'ouvrent pour
recevoir le fils? Bien souvent Jésus se montre a ses
regards, et la comble de ses caresses filiales; mais
dans les intervalles de ces visites, 1l ne la quitte pas;
non seulement son souvenir, mats sa présence reste
tout entiére dans 1'ame de Marie avec tous les char-
mes d'une intime et ineffable possession.

« Aucune féte n'aurait pu exprimer un tel mys-
tére; toutefois I'’Esprit-Saint qui gouverne les
sentiments de la sainte Eglise, a fait naitre insen-
siblement dans les coeurs des fideles la pensée de
décerner des hommages spéciaux & Marie dans tout
le cours du mois de mat, qut s'écoule, presque

1. Id.; ibid.

150



76N

LE CYCLE DE MARIE.

chaque année tout entier au milieu des joies du
Temps pascal. Sans doute d’heureuses harmonies
ont aidé la piété 3 concevoir la gracieuse idée de
consacrer mai a Marie; mais si nous réfléchissons
a I'influence céleste et mystérieuse qui conduit tout
dans 1'Eglise, nous comprendrons qu'il existe au
fond de cette détermination, une intention divine
d’unir aux allégresses maternelles dont surabonde
en ces jours le cceur immaculé de Marie, la joie qui
remglit les coeurs de ses enfants de la terre, dans le
cours de ce mois tout entier consacré a célébrer ses
grandeurs et ses miséricordes. ! » « Heureux mois,
radieux, épanoui, surabondant de vie et digne d’étre
offert chaque année en hommage a Marie, Mére de
Dieu, car c’est le mois du triomphe de son Fils.2 »

Honorer la Vierge de Mai c'est honorer Marie
unie aux mysteres glorieux de son Fils.

Tandis qu'elle célebre le triomphe de J]ésus,
I'Eglise sent le besoin de se tourner vers sa mére et
de lui dire : « Réjouissez-vous, Reine du ciel, parce
que votre Fils est ressuscité. » Dans une deuxiéme
oraison, qui se récite a partir du Dimanche in albis,
elle demande & Dieu « par I'intercession de Marie,
de nous délivrer des tristesses du temps présent et
de nous faire gofiter les joies de 1'éternité » dont les
joies pascales sont une figure et un prélude.

Le mystére de I'’ASCENSION est ciselé dans des
couvertures d’ivoire ou d'argent d’anciens missels.
On y voit la Vierge au milieu des Apbtres au Mont

1. Année liturgique: Temps Pascal, le 24 mai. — 2. Id., Temps
Pascal 1lll. Vig. de I'Ascension. — Je renvoie ceux qui pensent que

tes liturgistes veulent supprimer le mois de Marie 3 ma brochure:
« Le mois de Marie mis en rapport avec la liturgie. »

151

WORL



CHAPITRE XII.

des Olwiers alors que Jésus monte vers le ciel.

Une ancienne tradition dit de méme qu’au Céna-
cle I'Esprit-Saint descendit sur Marie d’abord pour
se répandre ensuite sur les disciples.

Apreés les fétes de la Pentecote 1'Eglise célebre la
féte du TRES-SAINT SACREMENT. Elle salue dans
I'hostie sainte « le vrai corps né de la Vierge Marie »
(Ave verum).

LE 15 AouUT les antiennes de Vépres disent :
« Aujourd’hui la Vierge Marie est montée au ciel,
réjouissez-vous parce qu elle regne a jamais avec le
Christ. » « La Vierge Marie a été élevée au céleste
séjour, ou le Roi des rois est assis sur un trone
étincelant. »

Au cycle Christologique, ou 1'Eglise honore Marie
avec ]ésus, correspond aussi le cycle Marial. Voici
un paralléle entre ces fétes.

JEsus MARIE
Annonciation (25 mars) Immaculée Conception (8 déc.)
Nativité de Jésus (25 décembre) Nativité de Marie (8 sept.)
Féte du s. Nom de Jésus (I Janv.) | Féte du . Nom de Marie (12 sept.)
Présentat. de Jésus au T. (2 févr.) | Présentat. de Marie au T. (8 nov.)

Passion de Jésus (Vendredi-S.) Compass. de Marie (Vendr. Pas.)
Résurrection et Ascension de Jésus| Résur. et Ass. de Marie (15 aofit)
Exaltation de la s. Croix (14 sept.) | N.-D. des Sept Douleurs (15 sept.).

Les fétes de Marie se calquent sur celles de Jésus.
Le cycle Marial met en valeur le cycle du Christ.
C’est ce que 1'on doit toujours chercher en honorant
la Vierge comme aussi les Saints.

Aussi, aux fétes de Marie, c’est au Chrnst que
I'Eglise adresse surtout ses louanges : « Célébrons

152

3
3



LE CYCLE DE MARIE.

I’assomption de la Bienheureuse Vierge et adorons
le Christ son Fils » (Invitatoire du 15 aofit); « les
anges se réjouissent du triomphe de Marie et ils
louent le Fils de Dieu » (Introit de 1’ Assomption).

Marie est, en effet, le plus beau trophée de la
victoire de Jésus sur le démon. S'il s'est incarné et
est mort sur la croix, c’est avant tout pour préserver
sa mere du péché et la combler de la plénitude de
ses graces. Sa maternité divine exigeait qu’elle fit
préservée du péché originel (Oraison du 8 décem-
bre) qu’elle fit toujours vierge « virgo prius ac
posterius » dit la liturgie, qu’elle eut un epoux wvier-
ge et qu’elle fiit sans péché méme véniel.ll convenait
aussi que le corps de la mere de Dieu ne conniit
point la corruption. Et tous ces privileges, Jésus les
obtint pour Marie. Aussi, chanter les gloires de la
mere, c’est glorifier son Fils de qui elles proviennent.
Et inversement, rien n’est plus glorieux pour Marie
que les hommages rendus a son Fils.

L’Eglise le sait. Aussi ne trouve-t-elle pas de plus
grand honneur a rendre a la sainte Vierge que de
célébrer la sainte Messe, ou on offre au Tres-Haut
le sang précieux de Jésus en action de graces de ce
que Dieu a fait pour Marie et pour affirmer que tout
lui est venu par Lui. Les Saints aimaient a remettre
entre les mains de Marie tout ce que le saint Sacrifice
contient de gloire pour Dieu et de graces pour les
hommes et ainsi ils réjouissaient son coeur maternel
toujours désireux de glorifier son Fils et de faire du

bien aux ames.
*
* *

Mére de Jésus, Marie est aussi la meére de son

153

\

74
\

(\

7
N



L (5

CHAPITRE XII.

corps mystique. Elle a donné la vie naturelle a son
Fils, elle donne la vie surnaturelle & I'Epouse de son
Fils, aux fidéles qui par leur union 4 Jésus deviennent
avec lui les enfants de cette sainte meére.

Associée aux mystéres rédempteurs du Christ, elle
a acquis une certaine juridiction relativement a la
distribution des grices qu’ils ont méritées et pour
obtenir ces graces il faudra que nous unissions les
mérites passés de Marie aux mérites infinis de Jésus.
et I'intercession actuelle de la Vierge toute puissante
a la priere du Sauveur.

Cette médiation de Marie est afirmée a toutes les
pages des livres liturgiques et vient d’étre, sur |’ini-
tiative du Cardinal Mercier, 1'objet d’une messe en
I'honneur de « Marie médiatrice de toutes les gré-
ces ». Ce role important que joue la Mére de Dieu
dans la distribution des grices méritées par Jésus,
explique la place prépondérante que le culte de Marie
occupe dans le cycle quotidien et annuel.

A la messe, par exemple, le nom de Marie revient
jusqu'a douze fois; on l'invoque au début de chaque
Heure Canoniale; I’ office se termine par une antienne
en son honneur. Il y a pour chaque Temps liturgique
une messe votive de la sainte Vierge. Aux litanies
des Saints, elle est invoquée la premiére et par trois
fois.

Les hymnes et oraisons que 1'on chante & ses fétes
lui décernent des titres aussi beaux que variés et
expriment une confiance illimitée en son inferces-
sion

1. Par exemple: « Qu'il regoive par vous nos priéres, celui qui,
pour nous, voulut &tre votre Fils. » (Ave Maris stella.}

154

DRLN

17

8X

o £

VNG Ao

/]



8@@\%-’:@’/,'f§7',1.'?72;7?7?1'@’/(':?’/; N7 5 RXNNT .
LE CYCLE DE MARIE.

Des fétes spéciales ont été inscrites dans le Cycle
pour affirmer la médiation toute puissante de Marie.
La Solennité du saint Rosaire (7 oct.) a été instituée
en souvenir et en reconnaissance de la victoire de
Lépante le 7 octobre 1571; une nouvelle victoire ob-
tenue contre les Turcs en 1716 détermina Clé-
ment XI a la rendre universelle; et pour obtenir
I’aide de la Vierge en des temps difficiles Léon XIII
éleva cette féte & un rang supérieur et lui donna une
g messe et un office nouveaux. La féte de la Visitation

(2 juillet) fut insérée dans le calendrier de 1'Eglise
romaine pour obtenir la cessation du schisme d'Oc-
cident et elle fut élevée plus tard au rang de seconde
classe pour remercier Marie de la délivrance de
Rome et du retour de Pie IX dans la ville éternelle.
, La féte du saint Nom de Marie (12 sept) fut établie
" en reconnaissance du salut de la capitale de 1’ Autri-
che et la féte de N.-D. des Sept Douleurs (15 sept.)
en action de grices de la délivrance de Pie VII.
» Ajoutons-y, en ne nous en tenant qu'au calendrier
de I'Eglise universelle, les fétes de N.-D. des Neiges
u (5 aoiit), de N.-D. du Mont Carmel (16 juillet) de
8 N.-D. de la Merci (24 sept.) et de 1" Apparition de
N.-D. de Lourdes (11 février) et nous aurons les
différentes manifestations de la protection de Marie

w au cours des siécles.
Le cycle liturgique confirme ces paroles de
Léon XIII : « Toute grice communiquée a ce siecle
g ¥ vient par une triple procession de Dieu au Christ,
% du Christ a la Vierge et de la Vierge a nous », et
celles de Pie X : « Le Christ est la source, elle est
I'acqueduc, le cou par lequel le corps est joint a la

(OO

®

155



CHAPITRE Xll. — LE CYCLE DE MARIE.

téte. '» Qu'il est doux de penser que Marie est de la
sorte la meére de cet immense corps qu anime
I'Esprit-Saint, puisque c'est grdce a elle et par elle
que toutes les graces de vie surnaturelle se répandent
dans nos dmes.

La liturgie, en employant la médiation mariale,
devient donc une fois de plus pour nos ames la
source premiere et indispensable du véritable esprit
chrétien.

. Encycl. Ad diem illum, 2 février 1914.

156

4

(\]

7

7

4

4
N



[PDanctius Zoanciug = xanc_t“qz

LE CYCLE
DES ANGES

— e |

I|Es Anges ont joué un réle actif dans
les Mystéres joyeux, douloureux et
glorieux du Sauveur;les Saints, &
leur tour, ont coopéré sur terre par
leurs vertus et leurs souffrances 2
I'ceuvre rédemptrice du Fils de
Jieu. Il n’est que juste qu’ils interviennent, les uns
et les autres, dans I’application de ces mérites de
Jésus. Les Anges et les Saints unis au Christ et a sa
Mere : autant de médiateurs dont l'intervention,
quoique a des degrés divers, est normalement néces-
saire pour que nous glorifiions Dieu et nous sanc-
tifiions.

Parlons d’abord des Anges, car c’est leur nom qui
vient en tout premier rang aprés celul de la Vierge
dans les rubriques qui accompagnent la Bulle « Di-
vino afflatu » de Pie X. « Les fétes du Seigneur, de
la bienheureuse Vierge Marie, des Anges, de saint
Jean-Baptiste, etc... ». Au Confiteor le prétre dit :
« Je confesse & Dieu tout-puissant, a la bienheureuse
Marie toujours vierge, a saint Michel archange, a
saint Jean-Baptiste.» Saint Michel représente ici tous
les cheoeurs angéliques dont 1l est le chef. Aux litanies
des Saints. aprés trois invocations a Marie, on dit :

157



oY)

GN

CHAPITRE X

« Saint Michel, saint Gabriel, saint Raphaél, tous les
saints Anges et Archanges, tous les saints Ordres
des Esprits bienheureux, priez pour nous. » Dans la
priere de recommandation de 1'ame, 1'Eglise dit :
« Partez de ce monde, Ame chrétienne, au nom de
Dieu le Pére, au nom de Jésus-Christ, au nom du
Saint-Esprit, au nom de la glorieuse Vierge Marie,
au nom des Anges et Archanges, au nom des Trénes
et des Dominations, au nom des Principautés et des
Puissances, au nom des Chérubins et des Séraphins,
au nom des Patriarches et des Prophétes, au nom
des saints Apbtres, etc... »
% * %

Aux fétes de saint Michel et des Anges gardiens
Dieu est appelé « Roi des Archanges », et « Roi des
Anges » dans |'invitatoire des Matines.

L’hymne de |'apparition de saint Michel chante
le Christ « gloire des saints Anges ». « C’est dans le
Christ, affirme saint Paul, que toutes choses ont été
créées, celles qui sont dans les cieux et celles qui
sont sur la terre, les visibles et les invisibles, les
trones, les dominations, les principautés, les puis-
sances, car tout ce qui existe a été créé par lui et pour
lui. Il est la téte du corps de I'Eglise. Il a plu a Dieu,
de réconcilier par lui toutes choses avec lui-méme,
celles qui sont sur la terre et celles qui sont dans les
cieux en faisant la paix par le sang de sa croix.! »
« Le méme Christ qui a relevé I’homme, écrit saint
Bernard, a retenu I'Ange. En relevant celui-la il a
préservé celui-ci; tous deux en différentes maniéres
ont eu part i la méme rédemption.? » C’est Jésus

I. Aux Col., |. 15-20. — 2. Sermon 22 in Cant.

158

9 RO (O]

[\ OB O]



70

)

LE CYCLE DES ANGES.

qui par son sang a restauré leurs rangs. Dans un
répons de 1’ office monastique 1I'Eglise dit : « O croix
bénie sur laquelle a triomphé le Roi des Anges.! »
« Le sang répandu sur le Calvaire n’a pas été seule-
ment utile aux hommes mais aussi aux anges. 2 »

Aussi les choeurs Angéliques s’ unissent-ils au ciel
aux choeurs des Saints pour glorifier I’ Agneau : « Je
regardais, dit Daniel, jusqu’au moment ol des trones
furent placés et ou un vieillard s'assit. Son trdne
était des flammes de feu. Mille milliers le servaient
et une myriade de myriades se tenaient debout
devant lui. Le Fils de I'homme s'avanca jusqu’au
vieillard et il lui fut donné domination, gloire et
régne. 3 ) Isaie eut aussi une vision : « Je vis Adonai
(Dieu) assis sur un tréne sublime. Ses rayons rem-
plissaient le temple. Des Séraphins étaient debout
alentour. Ils criaient I'un a 1'autre ce chant : « Saint,
Saint, Saint est Jéhovah, Dieu des armées. lls étaien:
des myriades de myriades et des milliers de milliers
et ils disaient d'une voix ferte : L'Agneau qui
a été immolé est digne de recevoir la gloire et la
louange. Toute la terre est pleine de sa gloire. 4 »

Saint Jean, dans son Apocalypse, dit: « ] entendis
la voix des Anges nombreux autour du tréne et des
animaux et des vieillards, et il y en avait des milliers
de milliers qui disaient d’une voix forte : L'Agneau
qui a été égorgé est digne de recevoir la puissance, la
divinité, la sagesse, la force, I’ honneur, la gloire et la
bénédiction. 5 »

|. Exaltation de la S'¢ Croix. — 2. Cité par de Maistre : Eclair-
cisscments sur les sacrifices. — 3. Daniel VI, 10. — 4. lsaie VI. —

5. Apoc. V, 11-12.

159



N 7O

7o T

CHAPITRE XIII.

Tandis qu'ils chantent a 1'envi autour de 1’autel
du ciel, les Anges sont aussi sur terre prés de nos
autels pendant le saint Sacrifice. « Qui parmi les
fideéles pourrait douter, écrit saint Grégoire, qu'a
I’heure méme de I'immbolation, les cleux ne s ouvrent
a la voix du Christ, que les chceurs des Anges n’as-
sistent a ce mystere du Christ, que ce qu'il y a de
plus bas ne s’associe a ce qu’il y a de plus élevé, que
la terre ne s’unisse au ciel et que l'invisible et le
visible ne sc fondent en un seul tout. ' » « Que les
femmes aient la figure couverte a I'Eglise a cause
des Anges » dit saint Paul 2. « Toujours les Anges
en grand nombre se trouvent présents a la sainte
Messe pour honorer ce saint mystére, continue saint
Frangois de Sales. Et nous y trouvant avec eux et
avec une méme intention nous ne pouvons que rece-
voir beaucoup d'influences propices par une telle
société; les choeurs de 1'Eglise triomphante et ceux
de I'Eglise militante se viennent attacher et joindre
a Notre-Seigneur en cette divine action, pour avec
lui, en lui et par lui, ravir le cheeur de Dieu le Pére
et rendre sa miséricorde toute nétre.3 » Et c’est sur-
tout & la messe que les Anges s'unissent a nous, car
rien ne les réjouit tant eux-mémes que le saint Sacri-
fice célébré sur la terre en leur honneur.

On raconte que sainte Gertrude au jour de la féte
de saint Michel avait prié en ces termes : « En I'hon-
neur de votre grand Prince, je vous offre, 6 Seigneur,
ce sacrement trés-saint. Je vous l'offre a la louange
des élus, pour 'augmentation de leur joie, pour la
gloire et la félicité de tous les Anges. » Elle vit

1. De Consecr. 1. 1.— 2. I Cor.11.10.— 3.Vie dévote, 2° p. C.XIV.

160



7o

IO\

LE CYCLE DES ANGES.

ensuite comment Dieu le Pére acceptait le don qui
lui était offert et les ineffables délices qui en rejail-
lissaient sur les Esprits célestes qui paraissaient
comme transportés et vinrent tous vers elle pour la
remercier.

En toutes nos priéres, au reste, il faut nous unir
aux Anges comme le dit I'Ecriture-Sainte et les
Péres.

« Je suis Raphaél, déclarait 1'Ange & Tobie, 1'un
des sept esprits qui nous tenons en présence du
Seigneur. » Et saint Jean dans 1'Apocalypse vit :
« Sept lampes ardentes qui briilaient devant le tréne
et qui sont les sept esprits de Dieu.! » C'est pour
cela que le Seigneur dit & Moyse : « Tu feras pour le
temple des lampes au nombre de sept qui seront
placées sur les branches du chandelier de maniére
a éclairer en face. » Lorsque I'Evéque célébre solen-
nellement la messe on allume sept cierges a 'autel
afin que nous comprenions davantage que nous
devons nous consumer d'amour avec les Anges
devant le tréne de la divinité. « Anges du Seigneur,
chante 1'Eglise, bénissez le Seigneur a jamais. An-
ges, Archanges, Trénes, Dominations, Principautés
et Puissances, Vertus des Cieux louez le Seigneur.? »
Et le Psalmiste dit : « Je vous louerai en présence
des Anges. ? » « Considérons, écrit saint Benoit, en
parlant de la psalmodie, comment nous devons nous
tenir en présence de la Divinité et de ses Anges, et
faisons-le de fagon que notre esprit soit d'accord
avec notre voix. 4 » Et saint Anselme, commentant

I. Apoc. IV, 5 — 2. Ant. des Laudcs le 8 mai. — 3. Ps. 137, 1.
— 4. Sainte Régle, Ch. XIV.

l61



GNFP

CHAPITRE XIII.

cet autre verset des Psaumes : « Louez le Seigneur
sur la harpe a dix cordes », dit que « les neuf pre-
miéres cordes de cette harpe sont les neuf checeurs des
Anges, cordes aux sons clairs et gracieux sans
aucune note de tristesse. La dixieme corde, c’est
nous, mes Fréres, enfants de 1'Eglise voyageuse en
cet exil; et 2 nos Anges nous devons de rendre
quelques sons harmonieux. De leur ministére pieux
viennent & nos ames la blancheur virginale de 1'in-
nocence, la pourpre de la charité ou les parfums de
repentir. » Songeons surtout dans la priére & unir
plus spécialement notre adoration a celle de notre
Ange gardien.

La liturgie nous associe donc sur terre au ministére
des Anges au ciel et elle nous montre la part qu'ils
prennent a tous les mystéres de notre salut, en nous
invitant a les célébrer en union avec eux.

A Noél I'Eglise chante : « La multitude de 1'ar-
mée céleste se joignit a 1'Ange louant Dieu et
disant : Gloire & Dieu au plus haut des cieux.! »
« Aujourd’hui est né le Christ, aujourd’hui sur la
terre les Anges chantent, les Archanges se réjouis-
sent, aujourd hui les justes chantent : Gloire au plus
haut des cieux. 2 » Et le prétre entonne joyeusement
a la messe de minuit I'’hymne angélique : Gloria in
excelsis.

Au jour des Rameaux I'Eglise acclame le Christ
en ces termes : « L’armée angélique au plus haut
des cieux, ]’homme mortel et toutes les créatures
céleébrent vos louanges. Gloire, louange et honneur
soient & vous Christ roi, rédempteur. 3 »

1. Ant. des Laudes.— 2. Ant. Magn.des Il Vépres.— 3. Gloria laus.

162



LE CYCLE DES ANGES.

A Pdques, a la 2" legon de Matines, saint Grégoire
parlant des Anges qui apparurent aux saintes Fem-
mes pres du saint Sépulcre dit : « L'’Ange apparut
couvert d'une robe blanche parce qu'il venait pro-
clamer la joie de notre grande féte. La blancheur de
son vétement exprime en effet la splendeur de notre
solennité. L’appellerons-nous nétre ou sienne?
Disons mieux : cette solennité est sienne et elle est
nétre. Car si la résurrection de notre Rédempteur a
été notre bonheur en ce qu'elle nous a ramenés a
I'immortalité, elle a fait aussi la joie des Anges puis-
que, en nous rappelant au ciel, elle compléte leur
nombre. Dans cette féte dont 1'allégresse est com-
mune et a lui et a nous, 1"’Ange apparut donc avec
des vétements blancs parce que la résurrection du
Seigneur, en nous rouvrant 1'entrée du ciel, réparait
les pertes éprouvées par la patrie céleste. » Aussi au
Samedi-Saint le diacre commence-t-il 1'Exultet en
disant : « Que maintenant dans les cieux les choeurs
angéliques se livrent a la joie, que les divins mysteres
se célébrent avec allégresse et que la trompette sacrée
annonce la victoire de souverain Roi! »

Ecoutons encore, au jour de 1’ 4scension, | 'hymne
des Matines : « Vous vous élevez au-dessus de la
région des astres jusqu’'a ce tréne d'ou vous allez
exercer |'universelle puissance que le ciel vous a
conférée. C’est la que vous recevrez I’hommage du
triple monde créé, du ciel, de la terre et des enfers,
qui désormais soumis a votre empire, fléchissent le
genou devant votre majesté. Les Anges sont saisis
de stupeur a la vue du changement opéré dans le
sort des mortels : la chair avait péché et la chair

163

pic))



NG

TOOD

©]

"‘

CHAPITRE XIII.

purifie, un Dieu régne dans la chair d'un Dieu. » Et
dans une lecon, saint Léon exalte de cette fagon
Jésus dans son triomphe : « En présence de cette
multitude sainte, une nature humaine s’élevait au-
dessus de la dignité de toutes les créatures célestes
pour dépasser les ordres angéliques, pour étre élevée
plus haut que les Archanges et ne s’arréter dans ses
élévations sublimes que lorsque, regue dans la
demeure du Pére éternel, elle serait associée au tréne
et & la gloire de Celui a la nature duquel elle se
trouvait déja unie en son Fils. » A la 5" legon du
Lundi dans 1'Octave de 1'Ascension, saint Jean
Chrysostome écrit : « N'aurait-il pas sufh a la gloire
du Christ de pénétrer dans les cieux, d’y prendre
rang parmi les Anges? Mais non, son humanité a
traversé les cieux, elle est montée au-dessus des
Chérubins, elle s’est élevée plus haut que les Séra-
phins; elle ne s’est pas arrétée avant d’avoir atteint
le tréne du Seigneur. Notre nature a été élevée au-
dessus de tout cela, de fagon que 1'homme, qui était
tenu dans un lieu si bas qu'il ne pouvait descendre
davantage, s’est vu élever a une place si haute qu’il
ne pouvait monter au dela... C’est la nature humaine
qui a mérité d’étre placée aujourd’hui au-dessus de
toutes choses. Aujourd’hui les Anges et les Archan-
ges ont vu notre nature, sur le trdne du Seigneur,
resplendissante d'une gloire immortelle. » Et aux
Matines du Mercredi dans cette méme Octave, saint
Grégoire ajoute : « Ce fut une grande réjouissance
pour les Anges lorsque I'Homme-Dieu entra dans
le ciel. Et comme les habits blancs conviennent 3
’élévation, les Anges apparurent vétus de blanc au

164



LE CYCLE DES ANGES.

moment de 1'Ascension parce que dans ce mys-
tére Jésus se montra I"'Homme-Dieu glorieusement
élevé. »

A 1 Assomption 'Eglise chante que Marie fut
élevée au-dessus des Esprits célestes qui la saluent
comme leur reine. « La sainte Mére de Dieu a été
élevée au-dessus des Anges dans le royaume céles-
te. » « Marie a été élevée au ciel, les anges s’en
réjouissent, ils en louent et en bénissent le Seigneur »
disent les antiennes. « Les Anges chantent des hym-
nes, les Archanges la célébrent, les Vertus la
glorifient, les Principautés tressaillent, les Puissances
se réjouissent a 1'envi, les Dominations font éclater
leur allégresse, les Trones lui font féte, les Chérubins
répetent ses louanges et les Séraphins publient sa
gloire. ! »

Remarquons que, dans toutes les solennités, la
Préface, aprés avoir défini brievement le mystére du
jour, nous invite a unir nos louanges a celles des
célestes armées. Noél : « Par le mystere de 1'Incar-
nation du Verbe un nouveau rayon de votre
splendeur est venu briller aux yeux de notre dme »;
Péaques : « Le Christ notre Paque a été immolé »;
Ascension : « Apres sa résurrection Jésus s’est élevé
dans les cleux »; et « c'est pourquoi les Anges
louent la Majesté divine, etc... »

Les Anges viennent aussi au-devant des Ames des
fideles au moment de la mort. « Que la vaillante
assemblée des Anges vienne recevoir votre Ame a sa
sortie de votre corps, dit le prétre a4 la recomman-
dation de 1'dme. Que Satan, ce monstre horrible,

. 4¢ lecon des Matines.

165



N7

D

GOCD!

)

7o

8@@7@( N7

CHAPITRE XIII.

recule avec ses satellites, qu'il tremble a 1'approche
des Anges qui vous accompagnent. Partez de ce
monde, ajoute-t-il, Ame chrétienne, au nom des
Anges et des Archanges, au nom des Trones et des
Dominations, au nom des Principautés et des Puis-
sances, au nom des Chérubins et des Séraphins. »
« Que les cieux lui soient ouverts, demande 1'offer-
toire de la messe des défunts, que les Anges se
réjouissent avec elle. Que saint Michel, 1'Archange
de Dieu, vienne la recevoir, lui qui a mérité d’étre
placé a la téte de la milice céleste. » Et aprés 1'ab-
soute : « Que tous les anges de Dieu viennent a sa
rencontre et la conduisent dans la céleste |érusalem.
Venez a son secours, Saints de Dieu, courez 3 sa
rencontre, Anges du Seigneur, recevez son ame et
présentez-la au Trés-Haut. »

*
* *

Comme les hommes, les Anges sont les membres
du corps mystique du Christ. C’est par Jésus, leur
chef, qu'ils rendent leurs hommages a la Majesté
divine en union avec toute 1'Eglise militante. « Per
quem majestatem tuam laudant Angeli... par le
Christ les Anges louent la Majesté divine, les Domi-
nations l’adorent, les Puissances la révérent, les
Cieux, les Vertus des cieux et les bienheureux
Séraphins la révérent » (Préface commune).

« Quand tu priais avec larmes, disait Raphaél a
Tobie, j’offrais tes larmes au Seigneur. ! » Par deux
fois dans sa sainte Régle, saint Benoit afirme que
« a tout instant du jour et de la nuit, quotidiennement

1. Tobie XII, 12.

166

(7

Y AN



LE CYCLE DES ANGES.

nos actes sont déclarés au Seigneur par les Anges
qui nous sont députés. ! »

Au Confiteor le célébrant et les fideles recourent a
I'intercession de saint Michel « ideo precor beatum
Michaelem Archangelum ».

A I'Offertoire, le prétre en encensant 1'autel de-
mande : « Que par |'intercession de 1'Archange
saint Michel qui se tient a la droite de 1'autel de
I’encens et de tous ses élus le Seigneur daigne bénir
cet encens et le recevoir en odeur de suavité. »

C’est une allusion a la vision que saint Jean eut du
ciel : « Un Ange se tint devant I’autel, ayant un en-
censoir d’or, et on lui donna une grande quantité de
parfums afin qu’il offrit les prieres de tous les Saints
sur I'autel d’or qui est devant le trone de Dieu et la
fumée des parfums, composés des prieres des Saints,
s'élevant de la main de 1'’Ange, monta vers Dieu. »

Les Anges offrent nos prieres a Dieu, mais ils le
font sous les ordres et par 1'intermédiaire de Michel
« chef de la milice céleste ». « Prince trés glorieux,
Archange Michel, dit la liturgie, souvenez-vous de
nous, ici et en tous lieux, priez toujours le Fils de
Dieu pour nous, alleluia. 2 »

Apres avoir consacré les saintes especes le célé-
brant s’incline profondément et dit : « Nous vous
supplions, 6 Dieu tout puissant, de commander que
ces choses soient portées sur votre autel sublime
en presence de votre divine Majesté par les mains
de votre saint Ange afin que... nous soyons remplis
de toute bénédiction céleste et de toute grace. »
« 1l est, en effet, évident, dit Durand, que 1'on doit

Ch. VII. — 2. Ant. du Magnificat, 8 mai.

167



CHAPITRE XIII.

croire que I'Ange assiste aux saints mystéres pour
offrir & Dieu les grieres du prétre et du peuple. ! »
Et Bossuet commente ce passage en disant : « Que
pourrait-on faire de mieux que de demander la
société du saint Ange qui préside a I'oraison et en
lui de tous les Saints, compagnons de sa béatitude,
afin que notre présent monte promptement et plus
agréablement jusqu'a l'autel céleste lorsqu’il sera
présenté en cette bienheureuse compagnie.? » Les
prieres offertes a Dieu par I'intermédiaire d=s Anges
lui sont plus agréables.

Expliquant la parole de Jésus : « Leurs Anges
voient toujours la face de mon Pére », saint Hilaire
écrit : « Que les Anges président aux pri¢res des

fideles, c’est une doctrine absolument certaine. Les
Anges offrent donc tous les jours a Dieu les prieres
des enfants que le Christ a sauvés et il y a grand
péril a mépriser celui dont les désirs et les demandes
scnt portés avec tant d honneur jusqu'au trone de
Dieu éternel et invisible par le ministére des Anges
qui forment sa cour. 3 »

A cause de leur supériorité de nature et de leur
participation aux mystéres de notre salut c’est par
les Anges aussi que Dieu se plait & nous faire 'ap-
plication des mérites de Jésus-Christ. « S’ils mon-
tent au ciel c’est pour y porter nos prieres, s'ils en
descendent c’est pour nous en rapporter les dons de
Dieu » dit Origéne 4.

1. Rationdl, T. Il, p. 322. — 2. Médit. XIV. — 3. 9¢ lecon des
Matines du 12 oci. — 4. Logos.

168



\]
/3

/]

LE CYCLE DES ANGES.

Les Anges ont pris une part active a 1'ceuvre de
notre rédemption. Saint Raphaél apparait dans
' Ancien Testament et saint Michel dans le Nouveau
Testament. Un mauvais ange avait tenté Eve au
paradis terrestre et fait tomber par elle Adam.
L’archange Gabriel vint demander a la « nouvelle
Eve » son consentement & 1'Incarnation du « Nouvel
Adam » qui devait nous relever. Les Anges adore-
rent Jésus a sa venue en ce monde. Le démon tenta
le Christ au désert et les bons Anges vinrent le
servir. Un ange du Seigneur vint consoler le Ré-
dempteur & Gethsémani. Et nous savons combien
les Anges furent unis aux mystéres glorieux du
Sauveur. Rien d'étonnant donc a ce qu'ils servent
d’intermédiaires entre Dieu et les hommes pour la
distribution des graces dont tous ces mystéres sont
la source. Cette médiation angélique est enseignée
formellement par la liturgie.

A 1I'Asperges me le prétre demande a Dieu dans
|'oraison « d’envoyer son saint Ange qui veuille bien
garder, soutenir, protéger, visiter et défendre tous
ceux qui sont ussemblés dans 1'Eglise ».

Au Munda cor le célébrant dit : « Purifiez mon
cceur et mes lévres, 6 Dieu tout-puissant, qui avez
purifié d'un charbon ardent les lévres du prophete
Isaie. » Ce fut par un Ange que le prophéte fut
purifié. « Je m'écriais : malheur & moi! je ne puis
parler, car je suis un homme impur, et j’habite au
milieu d'un peuple impur aussi des levres! Alors
vola vers moi un des Séraphins. 1] tenait un charbon
de feu qu’il avait pris avec des pincettes sur I'autel.
Il I'approcha de ma bouche et dit : Voila que ce

169

[\



CHAPITRE XIII.

charbon de feu a touché tes lévres; ton iniquité sera
effacée et ton péché sera expié.! » On recourt a
I'autel 4 1'intermédiaire de cet ange pour que par lui
Dieu nous purifie.

A la fin de la messe le célébrant s'adresse encore
au prince des Anges dans une oraison qu'il dit au
pied de I'autel. « Saint Michel archange, défendez-
nous dans le combat; par la vertu divine, refoulez
en enfer Satan et les autres esprits malins qui sont
répandus dans le monde pour la perte des Ames. »

Au baptéme des Adultes I'Eglise demande a Dieu
gue « de méme qu'un ange fut préposé, jour et nuit,
a la garde des fils d'Isragl lorsqu’ils sortaient
d’Egypte, il veuille bien députer du haut du ciel son
saint Ange qui garde de méme ces catéchumeénes et
les conduise a la grice du baptéme » 2.

A la bénédiction des Cendres 1'Eglise supplie
Dieu de « daigner envoyer du ciel son saint Ange
pour bénir et sanctifier ces cendres ». Lorsqu’elle
bénit une tombe, un pont, un véhicule, etc... elle prie
de méme le Trés-Haut de députer 1'un de ses anges
pour les garder.

La liturgie est remplie de cette pensée que c’est
par le ministéere des Anges que Dieu vient jusqu'a
nous et que nous allons jusqu'a Lui. Ils sont nos
intermédiaires. N'est-ce pas, du reste, la confirmation
de ce point de doctrine affirmé par les plus anciens
Péres qu’a la hiérarchie ecclésiastique correspond la
hiérarchie angélique et que comme nous usons de
la médiation du Pape, des Evéques et des Curés il
nous faut aussi user de la médiation de saint Michel,

1. lsaie, VI, 7. — 2. Rituel: Baptéme des Adultes.

170



LE CYCLE DES ANGES.

le chef des milices célestes, de 1" Ange du diocese et
de celui de chaque église !.

Et c’est pourquoi 1I'Eglise en invoquant constam-
ment dans son culte les Anges comme médiateurs,
nous fait rendre par eux a Dieu des hommages qui
lui sont plus agréables et nous assure, par eux aussi,
les graces dont nous avons besoin. Motif nouveau
pour lequel la liturgie est la source premiére et
indispensable du véritable esprit chrétien.

|. Chaque diocése et chaque paroisse ont leur Ange gardien. Au
Brésil on célébre la féte de I'Ange gardien de la nation

171



m

PRES les Anges, 1'Eglise honore les
Saints. L.e Temps apres la Pentecbte
leur est plus spécialement réservé,
I| car il célebre 1'ceuvre sanctificatrice
de I'Esprit-Saint. C'est dans cette
période, dont la durée absorbe la
moitié de |'année, qu’on trouve naturellement le plus
grand nombre des fétes des Saints. Et tout d'abord,
primant toutes les autres, au 1" novembre, la Tous-
saint, féte d’obligation avec Vigile et Octave.

Entre les principaux Saints, la liturgie consacre
I'ordre suivant, que 1’on trouve dans les litanies des
Saints. Apres les saints Anges viennent : « Saint
Jean-Baptiste, saint Joseph, les saints Patriarches et
Prophetes, saint Pierre, saint Paul, saint André, saint
Jean, tous les saints Apdtres et Evangélistes, etc... »
Au Confiteor on cite de méme aprés saint Michel :
« Saint Jean-Baptiste, les saints Apbtres Pierre et
Paul et tous les Saints. »

Cet ordre dépend de la fonction plus ou moins
importante que les Saints ont remplie dans le plan
de I'Incarnation. Le premier rang appartient a saint
Jean-Baptiste, précurseur du Sauveur. Comme les
autres Saints il est honoré le jour de sa mort




LE CYCLE DES SAINTS.

(29 aofit), mais par un privilege qu'il partage avec
la sainte Vierge et Notre-Seigneur, sa naissance
(24 juin) est I'objet d'une féte de 1™ classe avec
Vigile et Octave, féte qui fut chémée jusqu’a la
réforme de 1911. Il serait a souhaiter que son culte
reprit dans 1'estime des fideles la place d"honneur
qu'il avait autrefois et que rappellent encore quel-
ques usages populaires comme les feux de la
Saint-Jean.

Aprés lui vient saint Joseph, le 19 mars. Le
Caréme ne permettant pas de lui donner une Octave,
une autre féte, appelée Solennité de saint Joseph et
comportant une Octave, a été instituée le Mercredi
de la 3° semaine de Paques. Saint Joseph est I'époux
virginal de Marie et, par ce véritable mariage, il est
le peére de I'enfant Jésus, car il a des droits sur le
fruit béni de la Vierge son épouse. Il est aussi le
patron de I'Eglise universelle. Une préface spéciale
fait valoir tous ces titres.

Ce sont ensuite les Apétres -. car ils ont vécu dans
I'intimité de ]ésus et furent choisis pour précher
dans le monde son Evangile. Autrefois leurs fétes
étaient chémées comme le Dimanche. Elles sont, a
part deux exceptions, précédées d'une Vigile; ce qui
nous montre l'importance que nous devons y atta-
cher. Sanctifions-les par 1'assistance a la messe et
par la communion, au lieu de les laisser passer

1. Saint André. avec Vig. (30 nov.) — Saint Thomas, avec Vig.
(21 déc.) — Saint Jean, avec 8" jour Oct. (27 déc.) — Saint Matthias,
avec Vig. (24 févr.) — SS. Philippe et Jacques (I mai) — Saint Pierre
et saint Paul, avec Vig. (29 juin) — Saint Jacques, avec Vig. (25 juil.)
— Saint Barthélémy, avec Vig. (24 aofit) — Saint Matthieu, avec Vig.

(2] sept.) — Saint Simon et saint Jude, avec Vig. (28 oct.) — Saint
Mare, evang. 127 avril) — Saint Luc, évang. (18 oct.).

173



7O N7

7o 7O

()

N @]

[6) el

CHAPITRE XIV.

inapercues comme cela arrive trop souvent. Ne
pourrait-on pas attirer davantage |'attention des
enfants sur ces fétes dans les colléges, ne serait-ce
que par une petite faveur?

Le 29 juin, anniversaire du martyre de saint Pierre
le Chef de I'Eglise et de saint Paul le Docteur des
nations, compte parmi les plus grandes Solennités.
Cette féte comporte 1'obligation d’assister a la messe
et de suspendre le travail !. Elle est suivie d'une
Octave et préparée par une Vigile qui, jusqu'a la
publication récente du code canonique, imposait le
Jetine a tous les fideles.

Ce jour-la il faut spécialement prier pour le Pape,
successeur de saint Pierre. Ces deux Apbtres ont
encore cing autres fétes au cours de 1'année 2.

Les fétes des saints Patrons d'une nation, d'un
diocése et d'une paroisse sont placées par 1'Eglise
au rang des plus grandes solennités, parce que c’est
par leurs labeurs que ces régions ou ces localités
furent christianisées. Ces Saints sont nos Péres dans
la foi et toujours ils continuent du haut du ciel a
étendre leur protection sur les pays ol ils vécurent,
ou on les honore et ol on conserve leurs reliques.

La féte de la Dédicace des Eglises est aussi fort
importante. [l y a pour toute I'Eglise la féte de la
Dédicace de la basilique du Saint-Sauveur 3 Rome
(9 novembre) et celle de la Transfiguration de Notre-
Seigneur, co-titulaire de cette basilique (6 aofit).Cette

1. Le concordat supprima cette obligation pour la France et la

Belgique. — 2. Thaire de Saint-Pierre & Rome (I8 janvier) — Conver-
sion de saint Paul (25 janvier) — Chaire de Saint-Pierre &8 Antioche
{22 février) — Coamm#moration de saint Paul (30 juin) — Saint Pierre-

. , -
aux-liens {| aot.

174



7

TOONT ) RNNTOO

@)

(ORI OO QD)

N7

LE CYCLE DES SAINTS.

église fut le premier centre du culte catholique.

Il y a encore la Dédicace des basiliques de Saint-
Pierre et de Saint-Paul (18 novembre) construites a
I’endroit du martyre de ces deux Apétres et celle de
Sainte-Marie-Majeure (5 aofit) qui est la plus grande
basilique consacrée dans la ville éternelle a la sainte
Vierge. On y garde des morceaux de la créche de
I’enfant Jésus; aussi représente-t-elle & Rome, Beth-
léem. La basilique dite de Sainte-Croix en Jérusalem
y représente le Calvaire, car on y garde de la terre
rapportée du Golgotha et des reliques de la sainte
Croix. Les reliques de la vraie Croix sont celles dont
I'Eglise fait le plus de cas comme le montre la céré-
monie de I'adoration de la Croix le Vendredi-Saint
et aux fétes de I'Invention de la sainte Croix (3 mai)
et de I'Exaltation de la sainte Croix (14 septembre).
La liturgie glorifie le bois sacré sur lequel mourut le
Sauveur; elle exalte cet arbre planté dans le paradis
de I'Eglise et dont le fruit béni rendit la vie a ceux
a qui l'arbre planté au milieu du paradis terrestre
avait donné la mort.

Les premiers Saints qui furent honorés apres les
Apbtres furent les Martyrs. On élevait des temples
sur le lieu de leur supplice ou sur leur tombe. Dans
les catacombes, on célébrait les saints mysteres sur
leurs dépouilles mortelles : de 1a 'usage de mettre
des reliques dans la pierre d’autel !. Les martyrs sont
ainsi associés au Martyr du Calvaire pour lequel ils
répandirent leur sang en « témoignage » de leur foi
en lui.

1. Les reliques furent toujours honorées dans |'Eglise et c’est ainsi
existe dans beaucoup de diocéses une féte en !I'honneur des
es qu’on y conserve,

175



CHAPITRE XI .

Les plus grands de ces Martyrs sont les saints
Innocents (28 déc.) qui regurent tout enfants le
baptéme du sang et confessérent Jésus « non loquen-
do sed moriendo — non pas en parlant, mais en
mourant pour lui », saint Etienne, protomartyr (26 dé-
cembre), dont la féte a un jour octave et saint Laurent
(10 aoiit), dont la féte a une Vigile et un jour octave.

Viennent ensuite tous les autres saints Pontifes,
Confesseurs, Vierges, saintes Femmes et Veuves, a
la téte desquels nous remarquons tout d'abord,
parce qu'intimement associés au plan divin, saint
Joachim et sainte Anne, parents de la sainte Vierge.

L’Eglise décerne a certains de ses Saints Confes-
scurs le titre de Docteur. Il y a quatre grands
Docteurs de 1'Eglise grecque ! et quatre de 1'Eglise
latine 2 et dix-sept autres 3.

I.’Eglise honore aussi les principaux législateurs
des Ordres religieux :

Saint Benoit, fondateur des Bénedictins (Double majeur, 21 mars)
Saint Frangois d'Assise, fond. des Franciscains (Double majeur, 4 oct.)
Saint Dominique. fondateur des Dominicains (Double majeur, 4 aofit)
Saint Ignace, fondateur des Jésuites (Double, 31 juillet)

Saint Alphonse, fondateur des Rédemptoristes (Double, 2 aofit) etc...

Toutes ces fétes de Saints qui se rapportent a des

I. Saint Jean Chrysostome (27 janvier) — Saint Athanase (2 mai)
— Saint Basile (14 juin) — Saint Grégoire de Nazianze (9 mai. —
2. Saint Jérome (30 sept.) — Saint Augustin (28 aoiit) — Saint Gré-
goire le Grand (12 mars) — Saint Ambroise (7 décembre). — 3. Saint
Hilaire (14 janv.) — Saint Frangois de Sales (29 janv.) — Saint Cyrille
d'Alexandrie (9 février) — Saint Pierre Damien (23 févr.) — Saint
l.éandre (27 févr.) — Saint Thomas d"Aquin (7 mars) — Saint Cyrille
de Jérusalem (18 mars) — Saint Jean Damascéne (27 mars) — Saint
Isidore (4 avril) — Saint Léon (11 avril) — Saint Anselme (21 avril) —
Saint Béde (27 mai) — Saint Bonaventure (17 juillet) — Saint Alphonse
(2 aofit) — Saint Bernard (20 aoiit} — Saint Pierre Chrysologue (4 dé-
cembre) — Saint Ephrem fut déclaré Docteur par Benoit XV.

176



D7 NFICNGE DT N v T s

“

LE CYCLE DES SAINTS.

époques différentes sont, en abrégé, |'histoire de
I'Eglise a travers tous les temps. Il est fort utile de
lire leur vie le jour de leur féte. C’est ce que 1'Eglise
fait dans les légendes du bréviaire.

Les Saints, d’abord peu nombreux dans le calen-
drier chrétien, le devinrent de plus en plus, car
chaque siécle en produisit de nouveaux. « Les offices
des Saints se sont peu a peu multipliés, constate
Pie X, et il s'en est suivi une disparition presque
compleéte de la liturgie dominicale et des féries. » Ce
pouvait étre un danger si 1'Ame, absorbée par les
fétes de ceux qui ne servirent que d'instruments
secondaires a 1'ceuvre de notre rédemption, perdait
de vue Celui qui en fut 'auteur principal, Notre-
Seigneur, dans le cadre traditionnel des grands
mysteres de notre religion. Aussi, pour tout restaurer
dans le Christ, le saint Pére rendit au Cycle Christo-
logique toute la prééminence qui lui revient. Les
fétes des Saints, rétablies dans leurs justes limites,
permirent de voir de nouveau toutes les lignes
maitresses du Propre du Temps. Le Cycle Sanctoral
a donc pour premiére loi de s’effacer presque
toujours devant les Dimanches et les grandes fétes
qui nous rappellent au cours de I'année toute la vie
et tous les gestes de ]Jésus. L'Evangile ainsi remis en
pleine lumiére, les figures des Saints qui travaillérent
autour du Sauveur occupent dans le culte de I'Eglise
le rang qui leur revient. 1] serait & désirer que cette
hiérarchie fiit observée. Et 1'un des avantages de la
liturgie est précisément de nous faire rendre, en
général, a tous les Saints au cours de I'année les

177



CHAPITRE XI .

honneurs qui leur sont dus, eu égard a leur dignité
respective.

Sauf de rares exceptions, il est & remarquer que
ni a l'office, ni 4 la messe, I'Eglise ne s’adresse
directement a eux, mais 4 Dieu en qui elle reconnait
I'auteur de toute sainteté. Ainsi |'Invitatoire des
Matines est généralement congu en ces termes :
« Venez, adorons le roi des Apbtres..., des Mar-
tyrs..., des Confesseurs..., des Vierges », selon la
catégorie a laquelle appartient le Bienheureux que
I'on féte. Jamais les Collectes ne s'adressent aux
Saints; elles font simplement appel & leur interces-
sion apres avoir signalé les merveilles de grace
opérées par Dieu en eux. Par exemple, le 25 janvier,
Conversion de saint Paul : « O Dieu qui avez instruit
tout I'univers par la prédication du bienheureux
Paul, etc..., etc... » Le 5 février, sainte Agathe : « O
Dieu qui entre autres merveilles de votre puissance
avez rendu victorieux dans les tourments du martyre
le sexe méme le plus faible... » etc.

Et c’est parce que le culte envers les Saints con-
siste surtout a glorifier en eux I'ceuvre du Tres-Haut
lui-méme, que la messe, qui est le supréme hommage
d’adoration envers Dieu, est aussi le plus grand
hommage qu’on puisse rendre aux Saints. Célébrer
le saint Sacrifice en 1'honneur des Saints, c’est, en
effet, présenter a Dieu le sang de Jésus pour l'adorer
et le remercier infiniment de tous ses bienfaits a leur
égard. Et les Saints, désireux de glorifier le Trés-
Haut de tout ce qu'il a fait pour eux, nous sont
spécialement reconnaissants de le faire & leur inten-
tion. Cela augmente leur bonheur.

178

9 SVNOVLHNDLHNG

8%



G\

R

B G\ N]

D

LE CYCLE DES SAINTS.

Que si I'on considére le sacrifice de la loi nouvelle
en tant qu'il posséde une vertu d’expiation et d’im-
pétration, 1'offrir 4 Dieu aux fétes des Saints, c'est
offrir, en méme temps que les mérites et la priere de
Jésus, les mérites passés des Saints et leur interces-
sion présente.

Et c'est spécialement le jour anniversaire de leur
entrée au ciel, qui est le jour de leur féte, que ces
Saints sont plus puissants auprés de Dieu. Aussi les
oraisons de leur messe parlent-elles toujours ou de
leurs mérites ou de leur intercession. La Postcom-
munion de la Solennité de saint Joseph par exemple
demande a Dieu que : « par les mérites et 1'inter-
cession du bienheureux Joseph, nous soyons partici-
pants de la gloire éternelle. »

Dans 1'Ancien Testament on s'adressait au
Tres-Haut en employant la médiation des Patriar-
ches pour étre agréé de lui : « Nous t’en prions,
Seigneur notre Dieu, ne retire pas de nous ta
miséricorde & cause d’Abraham, ton bien-aimé;
d’Isaac, ton serviteur et d'lsraél, ton Saint » disait
Azarias dans sa fournaise '. « Je sauverai Jérusalem
a cause de to1 et de mon serviteur Damiel » déclare
le prophéte au roi Ezéchias 2. L'Eglise ne cessera
pas de le faire: « Dieu de nos péres, Dieu
d’Abraham, Dieu d'lsaac, Dieu de Jacob, Dieu qui
étes apparu sur le Mont Sinai a votre serviteur
Moyse etc...3 » Mais elle substitue le plus souvent
ou ajoute au souvenir des Patriarches et des Pro-
phetes celui des Saints. « Dieu des Anges, Dieu des

1. Ex. 32, 13. — Dan. 1ll, 35. — 2. 4 Rois, XIX, 34. — 3. Ritucl
du Baptéme des adultes et Messe de Mariage.

179

LA\

DCHNSCLS

LA\

L & 9

N9

LLO)



CHAPITRE XI .

Archanges, Dieu des Patriarches, Dieu des Prophé-
tes, Dieu des Apbtres, Dieu des Martyrs, Dieu des
Confesseurs, Dieu des Vierges, etc...! » Le jour de
la Toussaint elle demande « qu’en célébrant dans
une méme Solennité tous les mérites des Saints, Dieu
nous accorde, en vue d’un si grand nombre d'inter-
cesseurs. |'abondance tant désirée de sa miséricorde »
(Oraison).

C’est le mystére de la Communion des Saints en
vertu duquel ces 4mes, bien qu’habitant au ciel, nous
sont pourtant intimement unies, car elles sont, com-
me nous, les membres du corps mystique du Christ
et c’est par elles que la vie divine de notre Chef
patvient jusqu'a nous. Ils sont auprés de Dieu les
avocats qui plaident continuellement notre cause en
s'unissant pour le faire a4 Jésus-Christ. Aussi leur
souvenir est-il toujours uni par I'Eglise a celui de la
victime du Golgotha. Leurs reliques sont dans
I'autel, et au Canon de la messe on honore la
mémoire de tous les Saints (Communicantes).
« C'est toute la cité rachetée, dit saint Augustin,
c'est-a-dire 'assemblée et la société des Saints qui
est le sacrifice universel, et qui est offerte & Dieu par
le Grand-Prétre qui s'est offert pour nous dans sa
Passion. » Cette union de 1'holocauste de Jésus et de
celul de ses Saints, & la messe, nous assure bien des

graces.

*
* *

Le culte des Saints tels qu'il nous est présenté par
la liturgie consiste enfin a imiter leurs vertus.
. Rituel, ibid.
NORLNOCLHN
180

AG) QLN

R LN

]



/]

v

7]

LE CYCLE DES SAINTS.

« Faites, dit, le 1*" mai, 1'Oraison des saints Philippe
et Jacques, que nous réjouissant de leurs meérites,
nous mettions a profit leurs exemples. » « Permettez
dans votre bonté, dit celle du 5 février, qu'honorant
la naissance de la bienheureuse Vierge et Martyre
Agathe nous montions & vous en imitant ses
exemples. »

Qui pourrait dire la portée morale de tous les actes
de générosité et de vertu accomplis par les Saints et
rappelés chaque jour par I'Eglise. L’ame en ayant
continuellement devant les yeux leur vie si édifiante
fuit plus facilement le mal et recherche avec plus
d’ardeur les vrais biens.

A Athénes, sur la place publique, les citoyens
avaient dressé les statues des héros de leur patrie et
lorsqu’ils passaient devant elles, en voyant leur air
martial, instinctivement, ils se redressaient.

C’est ce que produit pour les chrétiens le Cycle
des Saints. En voyant tous ces héros du Christianis-
me, ils se redressent et marchent plus généreusement
dans la voie de la sainteté.

Et c'est ainsi que la liturgie est encore pour nos
ames la source premiére et indispensable du vérita-
ble esprit chrétien.

181



QIDN

e

e

A liturgie n’est pas seulement une

I religion de formules et de gestes.

« Ils pensent qu’ils vont étre exaucés

en parlant beaucoup », disait Jésus

au sujet des Pharisiens qui ne s’en

tenaient qu'a des rites extérieurs. Et

bien des ndiles croient avoir tout fait lorsqu’ils ont

récité des textes liturgiques et chanté du plain-chant

d’une fagon impeccable. « C’est en esprit et en vérité

qu’il faut adorer : In gpiritu et veritate oportet ado-
rare » leur déclare le Christ.

Le sacrifice de la messe, qui est le centre du culte
officiel de I'Eglise, est un rite extérieur qui ne profite,
ainsl que nous l'avons vu, qu'a ceux qui se sacrifient
non seulement affectivement mais aussi effectivement
avec la divine victime.

Les Sacrements sont des signes sensibles qui, bien
que produisant leurs effets par eux-mémes, ne sanc-
tifient ceux qui les regoivent que dans la mesure de
leurs dispositions intéricures.

L’Office divin est une priére vocale qu'il faut dire
en esprit de priére si nous voulons étre écoutés.
« Sachons, dit saint Benoit, que ce n'est pas par des
multiples paroles, mais par la pureté du coeur et

182



6

LA MEDITATION LITURGIQUE.

componction des larmes que nous serons exaucés » !
et en parlant de la maniére de réciter I'ofhce il dit.
nous 1'avons déja vu : « Lorsque nous psalmodions,
gue notre esprit soit pénétré des pensées que nos
paroles expriment : mens nostra concordet voci
nostre 2 », c.-a-d. que notre priére vocale soit aussi
mentale.

« Ce ne serait pas assez d’assurer la dignité et la
bonne exécution matérielle de 1'office divin, écrit
Dom Delatte. Il convient que notre intelligence sache
a qul s’adressent paroles et mélodies; il convient
qu’elle soit attentive a la pensée du Psalmiste et de
I'Eglise. Il convient que notre cceur s’échauffe réel-
lement tandis que notre voix retentit. Et, pour
achever 1'harmonie, notre vie elle-méme se mettra
d’accord avec notre pensée, notre amour, notre voix.
Alors, mais alors seulement, la liturgie aura atteint
son double but : honorer Dieu et nous sanctifier. 3 »

A c6té de cette erreur qui fait consister le culte
liturgique de I'Eglise en une sorte de ritualisme sans
dme, 1l en est une autre non moins funeste et qui
laisse croire que lorsqu’on a vaqué a la priére
officielle on peut se tenir quitte de l'exercice de
|’oraison privée.

N'est-ce pas Notre-Seigneur lui-méme qui a dit :
« Quand tu veux prier, entre dans ta chambre, et
ayant fermé ta porte, prie ton Pére qui est présent
dans le secret, et ton Pére qui voit dans le secret te
le rendra.4 » Et toute la tradition n’a-t-elle pas
toujours afirmé par la voix des Peres de I'Eglise que

I. Sainte Régle, Ch. XX: Du respect dans la priére. — 2. Id.,

Ch. XIX. .— 3. Commentaire sur la Régle de saint Benoit, p. 215. —
4. Matth. VI, 6.

183



7D

(o]

I’r

CHAPITRE XV.

la priére de tous les instants est indispensable, car
toujours il faut que nous disions notre amour a Dieu.
Dans le monde des sciences la réflexion s'impose;
I'on doit continuellement y revenir pour les pénétrer
toujours davantage et ne pas les oublier, et dans le
monde surnaturel, pour connaitre Dieu et nous con-
naitre nous-mémes, pour chercher le bien et fuir le
mal, il faut y penser souvent et faire incessamment
de ces sujets 1'objet de nos méditations au cours de
la journée. C’est alors, et alors seulement qu’a la
lumiére déifique, dans ce coeur a cceur divin que
I'on appelle 1'oraison, nous prendrons davantage
conscience de la grandeur divine et de notre
néant, et par suite, des obligations comme aussi des
avantages qui en découlent pour nous. Si ces
avantages sont méconnus, nous les mépriserons, et
si ces obligations sont oubliées, nous les violerons.
« Ignoti nulla cupido. »

« La priere liturgique, dit Dom Ryelandt, est
essentiellement une forme de priére collective et
sociale qui, toute belle et sainte qu’elle soit, ne pourra
jamais se substituer totalement au besoin de vie inté-
rieure personnelle qu’éprouvent les 4mes que Dieu
attire & Lui. Pour tous ceux qui ressentent, soit le
besoin de se former des convictions senties et intimes
sur les vérités de la fol, soit le besoin de prier en
silence pour se repentir de leurs fautes, pour remer-
cier, aimer et s humilier, il faut qu'en dehors des
devoirs du culte officiel, ils se réservent un temps
pour prier en privé et méditer. Quelle que soit la
beauté des textes des psaumes et des priéres litur-
giques, la méditation et 1'oraison en privé gardent

184

[\

!

N



w
/3

[/}

LA MEDITATION LITURGIQUE.

néanmoins leur place essentielle en toute vie inté-
rieure normale. ! »

La méditation s'impose donc a tout chrétien, et il
n'y a pas lieu de s'en effrayer comme cela arrive
a beaucoup de personnes, car elle consiste simple-
ment dans l'union de la réflexion et de la prisre.
« Lisez peu chaque fois, dit Fénélon 2, lisez lentement
et sans avidité, lisez avec amour. » Dans cette lecture,
en effet, ol je demande & Dieu de m'éclairer, mon
intelligence, la premiére mise en branle, se pénétre
de la vérité et la propose sous forme de bien a la
volonté; ma volonté, qui n'aime que dans la mesure
ol elle connait, s'embrase & son tour de la charité
divine et s'excite dans 1'oraison & prendre des réso-
lutions pratiques. Pour les commencants, I’ entende-
ment a un plus grand réle & jouer que la volonté,
c'est la méditation proprement dite; pour les plus
avancés, au centraire, le travail du ceeur 1'emporte
sur celui de I'intelligence, c'est 1'oraison proprement
dite. La réflexion dans les deux cas précede, 1'affec-
tion ou dévotion suit; celle-1a est le moyen, celle-ci
la fin. Aussi toutes deux sont désignées par les
maitres de la vie spirituelle sous le terme générique
d'oraison, car, soit méditation, soit oraison, elles
sont inséparables, et dans la pratique toujours se
compénétrent jusqu'a un certain point. « Quand vous
lisez, c'est Dieu qui vous parle, dit saint Augustin,
et quand vous priez, c'est vous qui parlez & Dieu. 3 »
L'intelligence écoute et le cceur répond, car I'intel-
lection y est toute pénétrée d’onction et d'amour.

I. Semaine lturgique de Maredsous : Bréviaire et Méditation,

p. 173. — 2. (Euvres complétes, t. I, p. 192. — 3. In Psalm, 85.

185

® &

L &9

[\

folch

90

[\]

Ao



©

CHAPITRE XV.

A coté des relations officielles que le culte litur-
gique établit avec Dieu, il y en a donc d’autres qui
ont un caractére privé. D'une part c’est le protocole
de la cour du roi céleste: c'est la hiérarchie sacer-
dotale (Pape, Evéques et Prétres) qui, au milieu de
toute la foule assemblée dans le palais royal qu’est
le Temple, rend au Pére céleste par Jésus-Christ un
culte public dont les formules et les rites sont authen-
tiquement déterminés pour 1'Eglise.

De I'autre, c’est I'audience privée ou les sujets
s'entretiennent plus familierement avec leur monar-
que; c'est la réception populaire qui peut se faire
partout et ol tous ont leur mot a dire. C’est ce foyer
familial ot le pére regoit avec tendresse les confiden-
ces de son enfant. Cette forme de priére non
officielle, tout en restant sous un certain contrdle des
chefs spirituels ! laisse toutefois aux 4mes une plus
grande liberté dans leurs effusions personnelles avec
Dieu.

La priere liturgique ou publique est essentielle-
men soclale et nécessairement extériorisée, puisque
c'est I'Eglise comme telle, c’est-a-dire comme société
visible qui 1'adresse au Créateur. Et cette priére est
grande parce qu’elle est authentiquement la voix de
I’Epouse.

La priére non liturgique ou privée est parfois
extérieure comme la récitation du chapelet, les
prieres de confréries, etc... ou simplement intérieure
comme la méditation et l'oraison mentale. Elle se
fait dans les églises ou dans les maisons privées. Et

1. Confesseur ou directeur, livres ou exercices spirituels approuvés
par I'Eglise, priéres indulgenciées, etc..., etc..

186

9

4
|

Q

N\

Q



LA MEDITATION LITURGIQUE.

cette priére faite aussi par les membres du corps
mystique de Jésus sous la motion de 1'Esprit-Saint
a sur la premiére |'avantage de réaliser le comman-
dement du Maitre : « Il faut toujours prier et ne
cesser jamais. ! »

Voyons donc les rapports qui existent entre ces
deux formes de priéres.

I. CE QU’EST LA PRIERE LITURGIQUE POUR LA
PRIERE PRIVEE.

« Etablir entre ces formes de la priére catholique
un paralléle jaloux, les isoler I'une de 1'autre dans
une sorte de rivalité ne saurait avoir aucun avantage;
et nous cherchons vainement comment elles pour-
raient se nuire ou s'exclure. Heureux qui les unit
toutes deux dans un commun amour! Que 1'une et
I'autre demeurent a leur rang dans la pratique et
dans I'estime des enfants de 1'Eglise. 2 »

La priére liturgique, dit Dom Gréa, est « le plus
excellent hommage qui puisse étre rendu a Dieu par
I"homme sur la terre; tout ce qui la diminue est un
malheur public et sa suppression est le dernier chati-
ment dont Dieu menace les cités : « Je ferai cesser
en ce lieu la voix de I'époux et de 1'épouse (Jérém.
VII, 34), le solennel colloque de Jésus-Christ et de
I'Eglise. 3 »

La priére liturgique, réglée et dirigée par la hiérar-
chie sacrée, exerce un utile contréle sur la priére
privée et empéche les illusions possibles de 1'inspi-
ration individuelle. Elle donne & la dévotion privée

. Luc. XVIt. I. — 2. Madame I'Abbesse de Solesmes: « La vie

spirituellc et I'oraison », Ch.X.— 3. Le bréviaire romain: Introduction.

187



CHAPITRE XV.

une ampleur plus grande, car le culte officiel de
I'Eglise est, dans toute la force du sens étymolo-
gique, la priére chrétienne, c'est-a-dire la priére faite
par toute la collectivité sous la présidence d'un
membre de }a hiérarchie catholique. « Notre oraison
intérieure en s'extériorisant, écrit Dom Lambert
Beauduin, nous met sous le contrdle de 1'Eglise et
en contact avec toute 1'assemblée des fideles. ! »

La priere liturgique vient aussi en aide & I'Ame en
lui suggérant les formules les mieux adaptées pour
exprimer ses sentiments envers le Tres-Haut. « On
ne saurait rien trouver dans le langage humain de
plus exact pour traduire la vérité contemplée dans
I'oraison que les formes de la priére liturgique qui
se prétent a la fois, et avec une égale souplesse, aux
premiers bégaiements de 1'ame qui cherche Dieu,
comme aux effusions ravies de l'4me qui l'a
trouvé. 2 » Combien heureuse est-elle, dans son im-
puissance a louer Dieu que son oraison lui a montré
si grand, de faire passer a certains moments par ses
lévres la psalmodie, les priéres et les lectures saintes
de I'Eglise, car elle sait que la voix de celle-ci est la
voix de lI'Epouse inspirée par |'Esprit-Saint et
toujours écoutée par Dieu.

« L'ame innocente et pieuse y trouve, dit Bossuet,
avec des plaisirs célestes, une solide nourriture et un
perpétuel renouvellement de sa ferveur.3 » « Nous
n'ignorons pas que la priére individuelle peut
s alimenter & une source privée; mais il n'en est pas
moins vrai que la principale et la plus abondante

1. La piété de I'Eglise, p. 79. — 2. La vie spirit. et I’oraison, id.
— 3. Or. fun. de¢ Marie-Thérése.

188



LA MEDITATION LITURGIQUE.

source de la contemplation se trouve toujours dans
I'Office divin... Comment 1'dme, préparée et formée
par le divin Espnit (dans le culte officiel) ne saurait-
elle pas, mieux qu'une autre, conserver avec Dieu
dans 'intimité de son cceur, lorsque, revenue a sa
solitude, elle emporte comme une abeille le suc de
tant de fleurs? La contemplation sous la forme la
plus élevée n'est-elle pas simplement 1'épanouis-
sement des belles affirmations que nous offre la
priere de I'Eglise?!» « La priére liturgique, remarque
a son tour Dom Beauduin, aprés avoir maintenu ses
disciples dans le vivifiant et intime contact du sacer-
doce de Jésus-Christ, a une influence salutaire a
exercer sur cette activité intérieure de 1’Ame qui
poursuit, dans le silence de 1'oraison mentale,
'union la plus intime avec son Dieu? »; et de fait,
ajoute 1’abbé Chipier, « de méme que la nourriture
matérielle, transformée en sang, circule par tous les
membres, pour les refaire; de méme la nourriture
spirituelle, puisée a 1'office divin, s’en va par toutes
les facultés, intelligence, volonté, mémoire et 1magi-
nation, les rafraichissant et les vivifiant 3 ».

« Ce n’est pas sans doute, déclare Dom Gréa, que
le mystére de la communion ecclésiastique soit
étranger a la priere des pieuses associations et a la
priere solitaire des chrétiens; 1'Eglise est tout entiére
dans chacune de ses parties et les anime toutes de
sa vie, mais elles lui sont subordonnées dans cette
vie et elles n'ont de graces que dans cette subor-
dination méme. 4 »

|. La vie spurit. et I'oraison, Ch. X, par |'"Abbesse de Solesmes. —
2. La piété de t'Eglise, p. 75. — 3. Id., p. 333. — 4. Le Bréviaire

romain : Préface.

189



CHAPITRE XV.

En résumé, la dévotion privée trouve dans la
liturgie, avec un but éminemment approprié, les for-
mules ot elle s’exprimera le plus complétement et la
source ou elle s’alimentera le plus abondamment.
DANS CE SENS on peut dire que la méditation recoit
de la liturgie sa perfection derniére

sk
* *

I CE QU’EST LA PRIERE PRIVEE POUR LA PRIERE
LITURGIQUE.

La liturgie, 4 son tour, n'est parfaite que si elle est
méditée. La priére privée est indispensable pour
préparer I'ame a la louange officielle, pour lui per-
mettre de 1'accomplir dignement et d’en retirer au
cours de la journée tous les fruits de sainteté qu'elle
comporte.

Le culte public de I'Eglise est une école officielle
de sainteté. Dans cette école comme dans toutes les
autres, les disciples doivent fournir d’'abord un
travail préparatoire; puis un effort soutenu d’atten-
tion pendant que le maitre enseigne; enfin quand la
lecon est finie un travail de révision, de réflexion et
de synthése. Ce triple travail incombe a 1 oraison.

1. La priére privée avant. — « Il faut qu’avant de
célébrer la sainte messe (donc aussi avant d'y assis-
ter), avant de communier ou de réciter 1'office divin
(les Vépres pour les simples fidéles) 1’on considére,
en soi-méme, l'importance de ces actes. Sans cette
méditation 1l semble impossible de s'acquitter en
connaissance de cause de ces fonctions liturgiques,

190



7O RN O

L7

7

7o

70

7o

TOCNT

(/]

LA MEDITATION LITURGIQUE.

et d’éviter cette quasi inconscience si regrettable et
si inféconde chez ceux qui ne font pas effort pour
s'en affranchir. ! »

« Tout le fruit que 1'on peut retirer de la récitation
de 1'Office divin dépend de la préparation anté-
rieure, selon ces paroles du Prophete: « Votre oreille
a entendu la préparation de mon cceur. » (Ps. X, 7.)
Aucune priére qui n'aura été précédée de la médita-
tion ne sera parfaite, comme le dit Hugues de Saint-
Victor dans son traité De [’oraison. Tout son Fruit
dépendra de la préparation. 2 »

« C'est 1a que I'dme se dresse, comme dans une
sorte de préparation et d'exercice, a entrer parfaite-
ment dans les quatre fins du sacrifice de louange.
elle s’y dispose de telle facon que. 1'heure venue,
elle peut, comme un instrument bien accordé, vibrer
a la gloire du Peére, du Fils et du Saint-Esprit. 3 »

Des lectures préalables sur 1'esprit des différents
temps liturgiques ainsi que des parties, chaque jour
trés variées, de la messe, s'imposent de méme au
moins dans la période de formation. Missel et Bré-
viaire ne seront, en effet, pleinement compris que si
nous possédons une certaine connaissance des saintes
Ecritures, de I'Histoire-Sainte, de la vie des Saints
et de celle de I'Eglise; c’était le réle de I'Homélie
que les Péres jugeaient indispensable a 1'éducation
liturgique de leur peuple. La piété liturgique, loin
donc d’étre faite d'exclusivisme, nécessite au con-
traire, pour étre bien éclairée et guidée, I'emploi de

|. Bréviaire et méditation, id., p. 180. — 2. Exercices spirituecls de

D. Garcias Cisneros, O.S.B., p. 307 (1549). — 3. La vie spirituelle et
Poraison, p. 158

191



CHAPITRE XV.

nombreux livres anciens ou modernes et le concours
de la prédication et de 1'action sacerdotale

Fauts d'éducation dans ce sens « la plupart des
fidéles de nos jours sont incapables de saisir les
beautés de la liturgie, car il leur manque 1'amour
sinceére de la sainte Ecriture, écrit 1'abbé Decrouille.
l.es premiers chrétiens étaient bien mieux préparés
a suivre fructueusement l'office divin. Méme dans
le peuple, il n’était pas rare de trouver des hommes
gui savaient presque par cceur les quatre Evangiles
et les principaux passages des Epitres » 2.

« Quelquefois, par exemple, I'Epitre ne devient
compleétement intelligible qu'au moyen du contexte.
N'hésitez pas, surtout le dimanche, a lire le chapitre
entier d'ou elle est extraite; vous y trouverez des
trésors spirituels qui vous paieront largement de
votre peine. 3 »

Les chrétiens connaissaient aussi autrefois les
Psaumes qu’on leur commentait et les méditaient a
la Messe. L'Introit, le Graduel, I'Offertoire, la Com-
munion dont le texte se développe lentement sous
une mélodie ‘assez ornée, suggerent des pensées et
des sentiments dont 1'ame se pénétre a loisir. Mais
cette méditation ne sera pleinement profitable qu au-
tant que 1'on aura étudié au préalable le sens de ces
mémes Psaumes. Si on a lu de méme dans une vie
de Jésus-Christ I'Evangile de la Messe pour bien

1. Le Bulletin paroissial et liturgique, édité par les Péres Bénedic-
tins de I"Abbaye de St-André, publie des M{ditations liturgiques pour
chaque mois de I'année. un Cours de liturgie illustré, des Glanes litur-
giques el historiques et de nombreuses explications des rites et cere-
monies d= I'Eglise. Il prépare donc d'une fason idéale les dmes a la

compréhension de la messe et des offices divins. — 2. La Sainte

Messe, p. 35. — 3. Id., p. 139.

192



RNTO NDHON

7 N

N7 W7o 7

D

W70

LA MEDITATION LITURGIQUE.

comgrendre en quelles circonstances il fut prononcé,
sa lecture parlera bien plus au cceur lorsqu’on la
fera avec le prétre.

 Evidemment, & I’usage de beaucoup d'ames, il
faut du Missel un commentaire qui l'explique. Ce
commentaire existe, sous une forme qui, assurément,
n'est pas la seule possible, et qui, comme toutes les
choses humaines, peut étre améliorée, mais qui
pouriant a déja procuré et procure chaque jour a un
nombre immense de lecteurs de savoureuses expé-
riences : nous avons nommé |’ Année Liturgique de
1" Abhé de Solesmes ! » Il ne manque pas du reste
d’autres ouvrages qul mettent en valeur les richesses
du Missel.

Le Missel quotidien et Vesperal2, qui a atteint
son 85° mille exemplaire dés la premiére année vise
le méme but. « Le Paroissien, ce code populaire de
la liturgie de I'Eglise, y dit dans la Préface Mon-
seigneur Charost, alors évéque de Lille, est pour la
plupart des fidéles un livre scellé comme les saintes
lettres d'ot1 il est extrait. Vous leur en découvrez la
portée et la richesse de sens par vos explications
sohres et lucides, qui sont bien dans la manieére fran-
caise. Le soucl de I'ascéce chrétienne qui s’y accuse
contribue encore a faire de l'assistance a la messe
ainsi entendue la vraie méditation du chrétien. Trop
souvent cette assistance n'est que la juxtaposition du
fidele et du prétre. Mais ¢'il faut préparer son Ame
a l'oraison, ne faut-il pas aussi la préparer & la
messe? Votre livre est ce préparateur. Il devient

1. Dom M. FESTUGIERE, La liturgie catholique, p. 106. — 2. Abbaye
de Saint-André, par Lophem.

193



Z3ONTOCD

70

TCONTOON OV OWTeONTD T

7o NTc 4

TOONT

CHAPITRE XV.

facile a celui qui le pratique, de s unir activement au
divin sacrifice. Je bénis donc et je recommande de
grand cceur en cette époque de spécialisation extréme
ou quelques-uns sont parfois tentés de spécialiser
a leur gré la priére elle-méme, un ouvrage dont
j'aurai résumé tout le mérite en disant qu'il est le
livre de la priére catholique et paroissiale. »

La méditation et la lecture privées doivent donc
préparer I'Ame & la priére publique.

2. La priére privée pendant. — L. on est trop porté
a croire que prier oralement c’est la liturgie et prier
mentalsment c’est la méditation. « Ouvrez votre
bréviaire ou votre missel, dit ironiquement D. Festu-
giére, commencez a remuer les lévres et a tourner
les feuillets; pourvu que vous possédiez les rubri-
ques, comme un caporal posséde son reglement.
vous étes un praticilen consommé de la priére
rituelle ! ! » Sans doute la priere de 1'Eglise a par
elle-méme une telle valeur que, récitée par des per-
sonnes qui ne comprennent pas le latin, elle est
écoutée de Dieu; encore faut-il qu’en le faisant I'ame
soit pénétrée de 1'esprit de priére. Car, si 1'oraison
mentale ne s'unissait pas en ce moment a la priére
vocale, cette derniére ne serait qu’une suite de
paroles comme en pourrait prononcer un perroquet
ou un phonographe. Il s’ensuit donc que la médita-
tion raisonnée ou affective, qui est ordinairement
congue comme une priére distincte de la liturgie
parce qu’elle est mentale, loin d'étre en opposition
avec elle, en est au contraire inséparable, qu’elle en
est méme 1'élément essentiel. L'intelligence et la

1. Id., p. 73.

194



RIGN

LA MEDITATION LITURGIQUE.

volonté doivent donc travailler au cours de la messe
sur les textes liturgiques comme elles travaillent sur
\ 14 . . ’ .
un théme de méditation que 1'on fait en son par-
ticulier. Toute la tradition est unanime sur ce point :
elle nous apprend qu'autrefois, apres chaque
Psaume, on s’arrétait quelques instants pour méditer.
Ce silence a été remplacé par les Antiennes et le
Gloria Patri. Les Oraisons a la fin de 1'office étaient
de méme la conclusion d’une méditation qui les
avart précédées !

On ne chante pas a la messe, on chante la m-sse,
disait Pie X, lorsqu’on I'interrogeait sur ce que l'on
pouvait chanter pendant le saint Sacrifice. Volon-
tiers répondrions-nous de méme a qui demande si
'on peut méditer pendant la messe : On ne médite
pas a la messe, on médite la messe.

Une messe est, en effet, une suite de pensées, de
louanges et de priéres disposées de telle fagon que
I’ame, en les rendant siennes, y met en jeu toutes
ses facultés comme cela a lieu quand elle fait oraison.

. . * 1., [ . . ’
L'Eglise, guidée par 1'Esprit-Saint lorsqu’elle les
composa, y applique en quelque fagon les mémes
lois que celles qui présideront plus tard aux plans
de méditations qu’'on trouve dans les Exercices spi-
rituels de 1’ abbé bénedictin Cisneros, de saint Ignace,

1. Pendant cette priére silencieuse et mentale le prétre chantait:
Oremus, prions; le diacre: Flectamus genua, fléchissons les genoux;
alors prosternée, silencieuse, |'assemblée priait mentalement; aprés
quelques minutes le sous-diacre mettait fin i cette priére par le Levate,
levez-vous et le prétre pronongait & haute voix une courte formule qui
correspondait a l'intention qui avait été préalablement proposée. Le
Pater, dont on ne dit que les premiéres paroles et les derniéres a voix
haute et dont on récite les autres en silence et en s'inclinant, rappelle

aussi la n:éditation que I'on faisait autrefois dans cette position ou &
genoux.

195

PICER YOG



CHAPITRE XV.

de saint Pierre d'Alcantara, de saint Frangois de
Sales, de Louis de Grenade et d’autres.

Il faut, disent ces méthodes, préparer son sujet de
méditation la veille au soir. Et nous avons vu com-
ment la messe nécessite aussi sa préparation et
comment 1'Eglise nous engage a la faire le jour qui
précede, car c’est alors que la féte commence avec
les 1™ Vépres

On doit aussi, avant que d’entrer en oraison, se
purifier 'ame Et la grand’'messe commence par
I'aspersion de 1'eau bénite et le Confiteor et on
demande 4 Dieu indulgence, absolution et rémis-
sion de ses péchés.

L'on doit alors se tenir en présence de Dieu et
former Uintention de n’avoir en vue que sa gloire.
N'est-ce pas ce qu’on a fait depuis qu'on est entré
avec respect dans le temple, qu'on a fléchi le genou
devant le tabernacle et qu'on s'est uni intimement
au célébrant lorsqu'il déclare, au pied de 1'autel,
qu'il se réfugie prés du Dieu qui réjouit sa jeunesse
et qu'il entre dans le Saint des Saints en montant a
I'autel. Plus la grande action se poursuit et plus la
pensée de la présence divine saisit le prétre et les
fidéles... Quant a l'intention de glorifier Dieu elle
est exprimée dans le chant du Gloria in excelsis
comme elle 1'était dans 1’ Aperi qui commence 1'of-
fice divin.

Puis I'on procéde a un premier prélude, qui a pour
but de fixer l'imagination vagabonde : 1'homme
ayant ur corps, doit, nous I'avons déja dit, abstraire
ses idées de ses sensations et trouver un stimulant
pour sa volonté dans les impressions qui lui vien-

196



LA MEDITATION LITURGIQUE.

nent du dehors. C’est ce qu'on appelle la composi-
tion du lieu. Or, ou trouver un milieu plus parfait

pour gofiter les enseignements de 1'Oraison que 9
celui ou se célebre la sainte Messe. Le temple avec
sa décoration, ses vitraux, son architecture, 1'orgue p

et le chant, les acclamations de la joie ou les accents
de la douleur, les couleurs et la richesse des orne-
ments, les cloches dont la voix se répand au loin, «
tandis que dans le sanctuaire le prétre et ses minis-
tres procédent aux rites sacrés, ce symbolisme enfin
qui se retrouve partout : dans les paroles, dans les
gestes et jusque dans I’emploi des choses les plus ¢
usuelles comme 'eau, le sel, le feu, la lumiére, 1'en-
cens, les cendres, tout s’empare de ]’homme plongé
dans cette atmospheére liturgique et I’envahit par ses
cinq sens pour atteindre son dme et 1'élever jusqu'a
Dieu.
« En ces fétes, dit le Catéchisme de Pie X, tout

a été réellement bien disposé, et adapté aux diverses
circonstances : cérémonies, paroles, chant et toute
'action extérieure, de fagon a faire pénétrer profon-
dément dans I'ame les mystéres et les vérités ou les
événements célébrés et a faire naitre les affections et
les actes correspondants.! » A tout cela s’ajoute

2 cette action spéciale qui provient du fait que tous

% unis au prétre ont une méme priére et un méme chant o

g sur les lévres.

Vient ensuite un second prélude ot I’ame deman- o

de a Dieu de bénir la méditation qu’elle va faire et
de lui accorder les graces spéciales qu’elle espére o
tirer de cet exercice.

g I. App. ll, n° 2,
O]

©

197



7

6Nge To

CHAPITRE XV.

La Collecte ou premiére oraison par laquelle on
commengait autrefois le saint Sacrifice contient
précisément cette demande ou, généralement,
I'Eglise fixe elle-méme, jour par jour, les grices
rarticulieres a solliciter et qui correspondent au
Mystére ou a la féte du Saint qu’'on célebre.

Apres ces préambules, disent les méthodes, com-
mence la méditation proprement dite ot |'intelligen-
ce réfléchit sur des thémes rappelés par la mémoire,
ou se nourrit des pensées saintes que lui fournit un
livre.

Et apres la Collecte, le Missel, cet écrin précieux
ou I'’Eglise a renfermé ses plus beaux joyaux, offre
dans I’ Epitre et dans I’ Evangile surtout, ce que saint
Paul appelle « les richesses de la parole et de la
science dont nous avons été comblés en Jésus » !. Et
il ne faut pas perdre de vue, « ainsi que le proclamait
naguere un pasteur anglican, que c’est dans la
Liturgique catholique, principalement dans le Missel
et le Bréviaire, que I'Ecriture acquiert la plénitude
de sa lumiére et de sa vivifiante éloquence. C’est
qu’en effet, la Liturgie est 1'expression synthétique
et lyrique des deux formes les plus surnaturelles :
I’Ecriture et I'Eglise » 2.

La Messe des Catéchumeénes contient un abrégé
admirable de I' Ancien Testament, du Nouveau et de
toute la Tradition. Elle nous décrit, en suivant 1'or-
dre du Cycle des Fétes, toute la vie de Jésus-Christ
et de ses Saints, et toutes les vérités que nous devons

1. I Cor. I, 5. — 2. Cité par le Rm* P. D. LAURENT JANSSENS, dans

sa lettre ai. R. P. Ant. de Sérent servant de Préface a La Méthode
d'Oraison du Moyen-Age.

198

A6K

Q6

@D _E.



LA MEDITATION LITURGIQUE.

croire. Nous y trouvons aussi, dans les Introits, les
Graduels, les Alleluia. et les Offertoires, des louan-
ges extraites du Psautier « ce livre de la beauté
parfaite » et qui, au dire de Pie X, contient « une
force étonnante pour lancer les dmes & 1'amour de
toutes les vertus » |. Les Séquences contiennent les
plus beaux morceaux de la poésie chrétienne.
Autant d’enseignements que venaient souligner les
homélies des Péres, qui toujours affectaient une
forme de méditation pieuse en plusieurs points. Le
Credo enfin résume toutes les croyances catholiques.

Quel admirable chef-d’ceuvre que I’ Avant-Messe !
C’est comme une mosaique dont toutes les parties se
soudent harmonieusement pour faire ressortir davan-
tage la parole évangélique qui en constitue le cceur.
C’est le Maitre lui-méme qui nous y parle, et ses
apdtres ou ses prophétes font écho a sa parole, tandis
que I'Eglise met tous ces textes en relief en les
encadrant dans ses chants, ses cérémonies et jusque
dans la couleur de ses ornements, qui correspondent
aux différents Temps liturgiques.

l_e Missel ne parle, nous I'avons vu, au Temps de
Noél, que du Sauveur dans sa créche ou dans les
mysteres de son enfance. Le célébrant est alors vétu
de blanc et les mélodies grégoriennes n'expriment
que la joie. Au cours du Caréme, le paroissien décrit
exclusivement la vie d'apostolat de Jésus et sa pas-
sion. Les ornements violets et les chants de tristesse
accentuent singuliérement la pensée de penitence qu
se dégage de toutes les formules liturgiques. A
Paques. c'est la victoire du Christ, & 1'Ascension

i. Bulle Divmo afflatu.

199



7e

NR ©

CHAPITRE XV.

c'est la consommation de son triomphe au ciel, 4 la
Pentecéte, c'est I'application des fruits de cette vic-
toire & nos dmes qui sont successivement méditées
dans le Missel, le livre de méditation officiel de
I’Eglise.

Le Missel nous décrit de méme, 1'un aprés I'autre,
tous les mysteres qui constituent la vie de la Mére de
Dieu dont la pureté virginale est toujours exprimée
par les ornements blancs.

Puis, aux fétes des Apdtres et des Martyrs qui, les
premiers, prirent place dans le Calendrier chrétien,
ce livre s'attache & nous montrer leurs souffrances
et a unir le souvenir de leur martyre & celur du
Golgotha qui se renouvelle mystiquement sur I'autel.
Et ici encore les ornements rouges nous rappellent
éloquemment le sang que ces vaillants athlétes ont
versé pour le nom du Christ.

Chaque jour, c'est un Saint dont 1'Eglise nous
décrit la vie avec des textes tirés de 1'Ecriture-Sainte.
Quelle force de persuasion n’atteint pas I'Evangile
lorsqu™il est ainsi illustré par ces &mes généreuses
qui I'ont mis en pratique ! En la féte de saint Gré-
goire le Thaumaturge, par exemple, 1'Evangile nous
rappelle les paroles de Jésus : « Je vous le dis en
vérité, st quelqu'un dit a cette montagne : Ote-toi
de 14, et jette-toi dans la mer, et s'il ne doute pas
dans son coeur, mais qu'il croit que ce qu'll dit
arnvera, il le verra s’accomplir. » Et saint Grégoire
commanda a une montagne de reculer afin de laisser
la place nécessaire a la construction d’une église, et
son ordre fut obéi. Le jour de saint lean Damaszéne,
I'Evangile parle d'un homme & la main desséchée

200



D™

(OG]

LA MEDITATION LITURGIQUE.

que le Sauveur guérit dans la synagogue. Or saint
Jean Damascéne ayant été condamné par le calife
de Damas a avoir la main droite coupée, Dieu la lui
rendit par un miracle, et ce saint Docteur de I'Eglise
promit de ne 1’employer dorénavant qu'a écrire les
louanges de Marie!. Ces exemples pourraient se
multiplier aisément.

Et c’est ainsi que chaque matin, tous nos devoirs
envers Dieu, envers le prochain et envers nous-
mémes sont proposés, d'une fagon tout a la fois
pratique et théorique, a notre réflexion.

« L’Eglise inspirée de Dieu et instruite par les
saints apotres, a tellement disposé 1'année, écrit
Bossuet, qu'on y trouve avec la vie, avec les mys-
téres, avec la prédication et la doctrine de ]ésus-
Christ, le vrai fruit de toutes ces choses dans les
admirables vertus de ses serviteurs et dans les
exemples de ses saints, et enfin un mystérieux abrégé
de I’Ancien et du Nouveau Testament et de toute
I’histoire ecclésiastique. Par 13, toutes les saisons
sont fructueuses pour les chrétiens : tout y est plein
de Jésus-Christ qui est toujours admirable, selon le
prophéte, et non seulement en lui-méme, mais encore
dans ses Saints.? » « L’Eglise, dit de méme Dom
Beauduin, connaissait bien ses enfants quand elle
accumulait, dans tous ses livres liturgiques, avec une
profusion et une prodigalité qui nous étonnent, des
richesses toujours nouvelles et jamais épuisées.
Chaque messe du Missel est un filon d’or qui court
A fleur de sol, il suffit de I'extraire et de le mon-
nayer. 3 »

| Miscel, le 17 novembre et le 27 mars. — 2. Or. fun. de Marie-
Thérese. — 3. La piété de I'Eglise, p. 78.

201



¥

CHAPITRE XV,

Que de personnes, pieuses pourtant, qui mécon-
naissent tous ces trésors contenus dans ce livre, si
petit et si grand a la fois. Elles ignorent 1'ordre
admirable qui a présidé 4 sa composition et ne soup-
¢onnent méme pas que, non seulement la plus
grande harmonie régne entre toutes les messes au
cours de l'année, mais encore entre les différentes
parties de la messe de chaque jour. Entre I’Epitre et
I'Evangile ! et souvent méme entre 1'Introit, 1'Orai-
son, I'Offertoire et la Communion, il existe un
rapport intentionnellement établi par I’Eglise. De
telle sorte que la multiplicité de ces textes, loin de
nuire a la méditation, la favorise, parce que la litur-
gie quotidienne se réduit & quelques pensées maitres-
ses toujours répétées sous des formes diverses et que
nous sommes ainsi tout naturellement portés a
approfondir.

L’Introit, 1'Offertoire et la Communion étaient
autrefois suivis du chant d’'un Psaume entier et
indiquaient dans quel sens il fallait I'interpréter
d’aprés les fétes qui se célébraient. L’Introit est
souvent reproduit dans le Graduel qui est & son tour,
en régle générale, le commentaire de 1’Epitre et de
I'Evangile auxquels il sert de trait d'union tant par
son contenu que par la place qu’il occupe entre 1'un
et l'autre. Le 25 janvier par exemple, féte de la
Conversion de saint Paul, I'Epitre fait le récit de ce
miracle d’aprés les Actes des Apotres. Le Graduel
parle de cette grace qui a fait de 1’ Apétre le Docteur

1. Au cours du Caréme ce rapport est frappant. Voir par exemple

'Epitre et I'Evangile du samedi de la 2¢ semaine, du lundi et du jeudi
de la 3¢ sernaine, etc...

202



G

e

/]

3

LA MEDITATION LITURGIQUE.

des Gentils et qui n’est pas restée stérile dans son
ame. Aussi, continue 1'Alleluia, saint Paul est digne
de gloire, car 1l mérita d'occuper le douziéme tréne.
Et Jésus dans I'Evangile déclare : Bienheureux sont
les Apbtres qui I’ ont suivi, car ils siégeront sur douze
trones pour juger les douze tribus d'lsraél. Le 2 fé-
vrier, féte de la Purification de la sainte Vierge, a
pour Epitre un passage du prophete Malachie
annoncant la venue du Messie dans le Temple. Le
Graduel cite le Psaume 47 ou I'on déclare que nous
avons regu la miséricorde de Dieu au milieu de son
temple et 1'Alleluia applique ce passage & 1'Enfant-
Jésus que Sirnéon porta dans ses bras. L.’Evangile
qui suit expose, d'aprés saint Luc, le fait de la
Présentation au temple. De sorte que grice au
Graduel et a 1'Alleluia on découvre immédiatement
le rapport qui existe entre 1'Epitre et I'Evangile. La
premiere est une prophétie qui trouve dans le second
sa réalisation.

L'Oraison, qui est souvent comme la clef de toute
la liturgie d'un jour, est dans ces deux messes en
corrélation d’'idées avec les enseignements de 1'Epi-
tre et de I'Evangile,car c’est elle qui en fait I'applica-
tion & nos Ames. Saint Paul s’est converti, dit | 'une,
faites, Seigneur, que nous l'imitions. Jésus a été
présenté au temple, dit la seconde, puissions-nous
nous y présenter aussi avec des coeurs purs.

En voici encore un exemple. A la féte de saint
Pierre-aux-liens (1" aofit), I'Oraison rappelle la déli-
vrance du prince des Apbtres et nous fait demander
notre délivrance des liens du péché. A saint Ray-
mond de Pennafort (23 janvier), la Collecte dit que ce

203

(\}
G



CHAPITRE XV.

saint a écrit sur le sacrement de pénitence et a traver-
sé mirzculeusement un bras de mer et nous fait
demander de faire de dignes fruits de pénitence et
d’arniver ainsi au port du salut.

Nous devrions ainsi approfondir chaque jour
toutes les parties de la messe, afin de les éclairer
I'une par l'autre. Et c’est ce travail de I'intelligence
qui prépare et doit précéder celui de la volonté. C’est
la le but de toute méditation, elle doit se terminer en
affections et en résolutions qui nous aideront a réali-
Ser ce que nous avons congu et a supporter pour Dieu
les labeurs, les épreuves et les sacrifices. « Dans
'oraison, dit Bourdaloue, 1'esprit ne doit agir que
par le coeur. ! » Or la liturgie, ici encore, guide
excellemment nos 4mes, car toujours, les lectures s'y
terminent par la louange de Dieu ou une oraison.

Il faut, disent les méthodes, que toutes les ré-
flexions tournent a la priére, a I’action de grdces, a
I’oblation, a I’union avec Dieu et a la demande. La
messe ne réalise-t-elle pas ce programme d’une fagon
idéale? L.'ame s’est purifiée et éclairée dans 1’ Avant-
Messe, durant la Messe des Fideles elle s'offre a
I'Offertoire, rend graces a la Préface, s’immole avec
Jésus a la Consécration et s’unit intimement a Lui
dans la Communion. Et I'Eglise termine ce grand
acte par l'action de graces officielle qui commence
par la Postcommunion.

Disons enfin que I'Eglise, pour faire pénétrer ses
pensées dans l'Ame, aime a répéter souvent les
mémes formules comme au Kyrie, au Sanctus, &
I’ Agnus Dei et au Domine non sum dignus.

1. Lettre & Mme de Maintenon. Lauras, t. 1, p. 609.

204



Y]
[

@

LA MEDITATION LITURGIQUE.

Le Cycle des messes de I'année, que nous fournit
le Missel, constitue donc une série d’exercices spiri-
tuels établis sur un plan qui tient compte de toutes
les nécessités de 1'ame humaine. Et si l'on est fidéle
i suivre toute cette série bien ordonnée de fétes, avec
leurs vigiles et avec leurs octaves qui les intensifient
en les prolongeant, I'Ame sera tour a tour plongée,
au cours de 1'année, dans les exercices de ce que les
auteurs spirituels appellent la vie purgative (Avent,
Caréme), puis dans ceux de la vie illuminative et de
la vie unitive (Noél, Paques).

Chague messe a son tour constitue une méditation
toute faite ot I'Eglise applique, sans les formuler, les
procédés qui président a 1'activité de 1'intelligence et
de la volonté, de sorte qu'il suffit de refaire pour soi
cette méditation en se conformant intérieurement au
texte sacré et d'apres |'ordre établi dans le Missel ou
le Bréviaire, pour que toutes les facultés intellectuel-
les et méme sensibles soient mises chacune en jeu et
exercent en leur temps leur opération propre.Comme
des ouvriéres qui s'unissent pour faire un travail
unique, chacune a sa fonction spéciale, mais toutes
ne tissent qu'une méme étoffe précieuse dont se
revét 1'ame pour plaire a Dieu. De sorte que la
liturgie use d'une méthode fort bien congue et tres
stire, mais dont les lois sont si naturelles qu’elles
échappent a beaucoup de personnes.

Le Missel est donc le livre de méditation le plus
ancien, le plus complet et le plus parfait. « Les
enfants de 1'Eglise ont tous la science de leur Mére
dans la liturgie sacrée, qui contient la méthode la
plus parfaite de 1'oraison, la plus traditionnelle, la

205



CHAPITRE XV.

mieux ordonnée, la plus simple et celle qui laisse le
plus d’essor a la liberté de I’Esprit-Saint. ! » « Doc-
trine et méthode ne suffisent pas pour faire pénétrer
en nous la vérité divine, il faut la grace: or la liturgie,
parce que, acte du culte accompli par I'Eglise comme
telle, est de sa nature sanctifiante. La vérité devient
adoration et priére, elle est toute chargée de graces.?»

3. La priére privée. — Une fois la messe terminée,
Ja méditation doit encore se prolonger pendant toute
la journée. 1l ne faut pas, en effet, qu’il existe comme
une cloison étanche entre la priere de I'Eglise et
notre dévotion privée. Le culte rituel ne regarde pas
seulement le service direct de Dieu, mais encore
notre profit surnaturel. Aussi la messe méditée doit
étre pour nous durant vingt-quatre heures la source
féconde des énergies divines qui nous soutiendront
au milieu de nos épreuves ainsi rattachées au sacri-
fices de I'autel et du Golgotha. Toute la vie du Christ
et celle de ses Saints devient chaque année, aux
mémes époques, le modéle proposé a notre imitation;
et le contact établi de la sorte dix, trente, soixante
fois au cours de notre vie entre ces Ames et les notres,
nous sanctifie toujours davantage.

« 1] est des Ames qui vivent, toute la journée, des
collectes et autres prieres de I'Eglise qu’elles ont
chantées ou entendues le matin; ou de I'office qu’el-
les chantent ou récitent. Oh! la simple et féconde
méthode ! Ces Ames passeront comme naturellement
de la liturgie de la terre & la liturgie du ciel. 3 »

L’'impression d’ensemble laissée par une féte

1. La vie spiritvelle ¢t l'oraison, ch. IX. — 2. Quest. Lit. 1913,
Noél, p. 91. — 3. CH. SAUVE. Les litanies du S. Ceeur, 31¢ élévation.

206



LA MEDITATION LITURGIQUE.

liturgique peut étre pour une dme sainte le point de
départ d'une oraison plus élevée, car le culte de
I'Eglise est apte « & conduire les Ames jusqu’au seuil
de I'état mystique, jusqu’a cette oraison d union qui
nait lorsque s'évanouissent dans 1'Ame les modes
d’activité religieuse inférieure » !. C’est I'Epouse qui
conduit elle-méme ces dmes privilégiées & |'Epoux.
Aussi saint Benoit déclare-t-1] au chapitre LIl de sa
Régle que quand « I'office est terminé, si un frére
désire encore prier en privé, qu'il le fasse simple-
ment, non avec bruit de paroles mais avec larmes et
de tout son ceeur », et Cassien dit qu’ « il faut faire
suivre les vigiles canoniques de veilles privées afin
de ne point laisser se dissiper la purification intérieure
que la psalmodie et les oraisons nous ont acquise » 2

Appliquons ces textes aussi aux dmes que Dieu
n'appelle pas 4 ces sommets de sainteté chrétienne,
car la vie spirituelle a tous ses degrés peut étre puisée
aux sources de I'Eglise. « Qui niera, écrit Dom Rye-
landt, qu’il soit plus digne des enfants de I'Eglise
d’utiliser la liturgie pour leurs besoins personnels 3 »
et de ne pas laisser de c6té dans leur méditation
privée cette nourriture substantielle que cette Meére
nous prépare chaque jour dans ses Exercices spiri-
tuels ou formules authentiques de son culte. Si nous
rythmons de la sorte notre vie d’oraison sur celle de
I'Epouse du Christ dans ses temples, notre priére
individuelle devient un entretien avec Dieu ou
I'Eglise elle-méme sert d'intermédiaire entre Lui et
nous. « Cette piété liturgique est homogeéne : le culte

1. La liturgie catholique. p. 87. — 2. Inst,, lib. I, ch. 13. —
3. Scmaine liturgique, p. 177.

207



CHAPITRE XV. — LA MEDITATION LITURGIQUE.

et la méditation s’y prétent un mutuel appui. ! » Et
c est I'un des motifs les plus puissants pour lesquels
la hiturgie est la source premiére et indispensable du
véntable esprit chrétien.

1. La piété de I'Eglise, p. 78. — Dans un remarquable article des
Etudes (20 juin 1922) intitulé: Bulletin de liturgie pratique, le R.
P. Donc@®UR (S. ].) fait ressortir trés nettement comment la liturgie
met de l'unité dans la vie spirituelle.



TOONTC

= |aNS sa bulle « Acerbo nimis » du
15 avril 1905, le Pape Pie X écrivait
au cours de la seconde année de son
Pontificat que « c'était dans un
temps bien ingrat et difficile que
Dieu Il'avait appelé a exercer la
charge de supréme Pasteur sur tout le troupeau du
Christ, parce que, maintenant plus que jamais, se
réalisait la prédiction de 1'Apébtre aux Ephésiens :
« Je sais que parmi vous pénétreront des loups
ravissants qui n'épargneront pas le troupeau. » Et,
analysant les différentes causes qui contribuaient 2
I'amoindrissement des idées religieuses parmi les
chrétiens, 1l disait qu'il fallait principalement attri-
buer le relachement actuel des &mes et leu: faiblesse,
avec tous les maux qui en résultent, a I'ignorance
des choses divines. « Il n'y a plus de science de Dieu
sur la terre, disait le prophete Osée; aussi la calom-
nie, le mensonge, 1'homicide, le vol et 1'adultere
débordent et le sang suit le sang. Voila pourquoi la
terre, gémira et tous ceux qui |'habitent seront
affaiblis. » Et, reprenant une parole de Benoit XIV,
ce Pape disait : « Nous affirmons qu'une grande
partie de ceux qui sont condamnés aux supplices

209



W

BN O]

©

OWTROWZOONTOONZIENZOCWZOCNTOCNTOEDZOCDERZO!

CHAPITRE XVI.

éternels, doivent cet irréparable malheur a 1'ignoran-
ce des mystéres de la foi qu'on doit nécessairement
savoir et croire pour étre admis au nombre des élus.»
Le premier réle de ceux qui sont préposés d'une
fagcon quelconque au gouvernement de 1'Eglise, sera
d’apprendre aux fidéles les choses saintes. Assuré-
ment — c’est toujours le Pape qui parle — la pitié
que nous témoignons aux pauvres pour le soulage-
ment de leur détresse regoit de Dieu de grandes
louanges; mais qui pourrait nier le mérite bien
supérieur du zéle et du travail que nous employons
a procurer, non pas des avantages passagers aux
corps, mais des biens éternels aux Ames, en les
instruisant et en les exhortant? Non, rien ne saurait
étre plus désirable, ni plus agréable pour Jésus-
Christ, le Sauveur des dmes qui a dit de Lui-méme.
par la bouche d’lsaie, : « Il m'a envoyé évangéliser
les pauvres. »

Ensuite, avec le saint Concile de Trente (ss. V, 2;
XXIV. 4 et 7), Pie X ajoute que « cet enseignement
doit se donner sous une double forme : d’une part,
dans les SERMONS du Dimanche et des jours de fétes.
ou I'on explique I'Evangile, c¢’est 1a du pain que 1'on
distribue aux adultes, et de I'autre dans les CATE-
CHISMES, ot1 I'on enseigne les éléments de ia fo1, c’est
du lait que I'on donne aux enfants nouvefu-nés.
Sans préjudice donc de 1'Homélie ordinaire sur
I'Evangile, qui doit se faire tous les jours de fétes
3 la messe paroissiale, les Curés et les autres Prétres
ayant charge d'ames, adresseront aux fidéles une
catéchése en se servant, pour le faire, du Catéchisme
de Trente ».

210



9@%7@@%7@@»7@@\7@@%7@@7@@‘7@@\7@@7@@%@7@@%
LE CATECHISME LITURGIQUE.

Double est donc la source par ol la vérité chré-
tienne découle, d'une facon normale, dans les Ames &
pour les sauver: I'HOMELIE sur I'évangile d"'une part,
et le CATECHISME de I'autre. Les deux du reste se
complétent de telle fagon que dans leur Préface les @
auteurs du Catéchisme de Trente écrivent qu’il y a
avantage & ramener |'explication de I'Evangile de
chaque Dimanche a I'un des quatre points prin-
cipaux qui forment le cadre du catéchisme, a savoir :
Le Symbole des Apbtres, les Sacrements, le Déca-
logue et 1'Oraison dominicale. « Par exemple, s'il
s'agit d'interpréter I'Evangile du premier Dimanche &
de I'Avent : 1l y aura des signes dans le soleil et
dans la lune, etc., ils trouveront ce qui se rapporte
a cette vérité dans I'article du symbole : « Il viendra
juger les vivants et les morts. ! » Et ces théologiens, o
guidés par saint Charles Borromée, donnent pour
tous les Dimanches et jours de fétes de 1'année, les
chapitres du Catéchisme qui correspondent aux
Evangiles que I'Eglise nous y fait lire. « Par ce o
moyen, ajoutent-ils, ils feront connaitre en méme
temps aux fidéles, et le SYMBOLE et I"EVANGILE. »

« On apprend particulierement ce que Jésus-
Christ nous a enseigné, dit de méme le Catéchisme
de Cambrai, au CATECHISME et dans les INSTRUC-
TIONS faites & I'Eglise. » )

Cette double méthode est nécessaire. Dans le
PRONE, nous trouvons quantité d'enseignements tirés
des Saintes Ecritures et de la Tradition. Le sermon
se fait aprés I'Evangile d’aprés un usage trés ancien

9 ZNO¢

Y

%

ZNOE

2o

s

VORS

l. Collection de Mgr MawBeau: Catéchisme du s. Concile de
Trentc. Préface, p. || et Appendice, p. 723.

211



CHAPITRE. XVI.

qui remonte probablement aux apdtres, car saint
Justin en parle déja. C’est assez dire qu'il a nor-
malement pour but d’expliquer les lectures qui
viennent d'étre faites. « Le chef de 1'assemblée
faisait une lecture dans le Pentateuque, puis une
autre dans les Prophétes. La lecture de ces passages
des Livres Saints était suivie d'un discours dans
lequel 1'orateur expliquait le texte sacré.! » « Une
des principales fins que I'Eglise se propose dans
I"institution des fétes, c’est 'instruction des fidéles,
dit Bossuet. Les solennités sont répandues en divers
temps, afin de nous instruire par ce moyen de ce que
Dieu a daigné faire pour notre salut, et de ce qu’il y
a de plus nécessaire pour y parvenir. En effet, si les
chrétiens prenaient bien seulement 1'esprit des fétes,
ils n’ignoraient rien de ce qu’ils doivent savoir, puis-
qu'ils trouveraient dans ces fétes tous les bons
enseignements, et ensemble tous les bons exem-
ples. 2 »

Clest si vrai que I'Eglise a toujours employé sa
liturgie comme une arme puissante contre les
hérétiques. L hérésie pélagienne en particulier a été
foudroyée par la liturgie, comme s’expriment Bos-
suet et Fénelon « L'Eglise, dit saint Augustin, n’a
pas a écouter de fatigantes disputes; qu'elle fasse
seulement attention & ses prieres; combien je vou-
drais que les chrétiens faibles dans la foi, qui ne
savent pas comprendre les saintes Ecritures, consi-
dérent ces priéres que 1'Eglise a toujours possédées

. Le Préne et la Liturgie, Revue Bénédictine, n° 3, mars 1890. —
D. U. Berliére, O. S. B. — 2. Préface de son Catéchisme des fétes.

212



LE CATECHISME LITURGIQUE.

depuis le commencement et qu’elle garde toujours.'»

La foi catholique nous y est enseignée non seule-
ment dans les priéres, mais encore dans les rites qui
en sont le commentaire sensible.

C’est un véritable catéchisme en images, un caté-
chisme illustré et vivant, car Jésus ou les Saints
soulignent, par leurs exemples et leurs vertus, 1'en-
seignement théorique qui est donné et nous obtien-
nent, par leur intercession, la force de pratiquer ce
qu’'ils ont fait. « Est-il un chapitre du catéchisme,
écrit le P. Lansoy, qui ne soit exprimé dans la litur-
gie, qu'il s’agisse de Dieu, de ses perfections, des
hommages auxquels il a droit, du péché et de son
expiation, de 1'Incarnation et de la Rédemption, du
moyen de nous approprier les fruits de ces mystéres;
de la priere et de son efficacité par les mérites de
Jésus-Christ et par I'intercession de Marie et de ses
saints. 2 »

« La valeur instructive de la liturgie, 1'efficacité
qu’elle posséde pour enseigner notre sainte Religion,
les raisons de ce pouvoir d’enseignement peuvent se
résumer a trois, écrit Dom Maur Grégoire, alors
professeur de liturgie au grand séminaire de Tour-
nai : Le charme qu’exercent la beauté, la poésie des
chants liturgiques, des cérémonies, des temples;
I’éloquence suggestive des solennelles affirmations
de nos croyances que sont les fétes du cycle litur-
gique; enfin le langage instructif et concret des rites.
Par 13, la liturgie revét la vérité religieuse de puis-
sants attraits sensibles qui, captivant 1'imagination

1. De bono perseverantie , n® 23. — 2. La sainte Famille. Jan-

vier 1921, p. 17 a 21.

213

M

v @20

O WL

b4

LN



/]

[/}

CHAPITRE XVI.

et échauffant le coeur, avivent singuliérement les
convictions de 1'esprit. Par 13, elle nous fait marcher
dans la vérité surnaturelle, non pas sans doute par
les voies de la raison spéculative qui scrute le dogme
et s’éléve toujours plus haut dans sa compréhension,
mais en le faisant vivre par |’Ame tout entiére. Et si
cela est vrai, 1l faudra bien reconnaitre non seule-
ment que la liturgie offre de précieux appoints, de
remarquables contributions a l'enseignement de la
Religion, mais que sa méthode d’enseignement est
la meilleure, qu’elle est moralement nécessaire pour
toutes les Ames qui ne sont pas exercées a |'abstrac-
tion, ¢ est-a-dire pour I'immense majorité des Ames
humaines. Il faudra bien aussi désavouer cette pro-
position parfois entendue, que la connaissance de la
liturgie est une connaissance de surcroit, de luxe, a
donner aux fidéles aprés tout le reste, si on en a le
temps. 'y

Remarquable est donc la contribution que la
liturgie apporte a l'enseignement abstrait de la
religion tel qu’il nous est donné dans le catéchisme.

Mais, pas plus que l'enseignement direct et pra-
tique d'une langue ne dispense de 1'étude de ses
régles de grammaire, la liturgie n'a la prétention de
se substituer au CATECHISME. Il importe, en effet, que
les vérités se présentent a l'esprit dans une certaine
ordonnance que n'a pas le Cycle. Un développe-
ment systématique met en lumiére certaines connais-
sances, favorise certaines déductions et permet de
répondre plus facilement aux objections. « Dans la

Semaine liturgique de Maredsous » (aofit 1912) : Contributions
ffre la liturgie & I'enseignement de la Religion, p. 144,

214



LE CATECHISME LITURGIQUE.

révélation, disent les auteurs du Catéchisme de
Trente — et la liturgie contient une grande partie
de la révélation — tout ne se comprend point assez
facilement, et méme, quand on 1'a compris, ne reste
pas assez bien gravé dans la mémoire pour qu’on
puisse en donner toujours une explication satisfai-
sante. C’est donc avec une profonde sagesse que nos
Péres ont ramené toute la doctrine et toute la science
du salut & quatre points principaux. ! » Et ces quatre
points sont les grandes divisions du Catéchisme de
Trente, ouvrage dont le Cardinal Valere, évéque de
Vérone, écrivait : « Ce n'est point un homme qui
semble y avoir tenu la plume, c’est 1'Eglise méme,
notre Sainte Mere, guidée et inspirée par le Saint-
Esprit, qui y parle et qui nous y instruit. C'est un
livre composé par 1'ordre du Concile de Trente, et,
pour ainsi dire, sous la dictée du Saint-Esprit. »
Aussi, dans sor: encyclique du 8 septembre 1899,
Léon XIII I'appelait : « Un Livre d’or. »

Le missel, lui aussi, a été composé par I'Eglise, et
pour ainsi dire sous la dictée du Saint-Esprit; lut
aussi, 1] mérite le nom de Livre d’or. CATECHISME et
MISSEL s'éclairent mutuellement et doivent simul-
tanément illuminer nos intelligences et stimuler nos
coeurs.

L’union intime qui a toujours existé entre le
catéchisme et la liturgie apparait nettement dans la
Tradition. Quelles sont, en effet, les plus anciennes
traces que nous ayons du catéchisme?

1. Préface du Catéchisme de Trente.



CHAPITRE XVI.

L’enseignement verbal familier des vérités fon-
damentales de la religion, dit le P. de Punier!,
n'était pas livré du temps des apétres aux hasards
de l'initiative individuelle, mais discipliné et régle-
menté, sinon par un texte écrit, du moins par un
enseignement officiel élémentaire. L’existence de cet
enseignement est si évidente et si bien attestée que,
faute du manuel lui-méme, nous pouvons recueillir
un certain nombre de notions absolument certaines
sur les matiéres qui le composaient.

Cet enseignement portait le nom de KATEKESIS,
qui signifie proprement « retentir » et au fguré
« instruire oralement, » ce qui évoque l'idée du
mécanisme de l'interrogation et de la réponse. De
13, chez les Peéres latins, I'emploi du mot catechesis
pour désigner soit 1'action d’enseigner, soit 1'ensei
gnement lui-méme ou son objet. Bientot ce non
s appliquera a celui qui enseigne : catéchiste, a celu
qui est enseigné : catéchumene, et a I'institution qu
se fonde sur leurs mutuels entretiens: catéchuménat

Plusieurs passages du Nouveau Testament fon
clairement allusion & un enseignement apostolique
Les convertis du jour de la Pentecote persévéraient
y dit-on, dans la doctrine des Apétres. L.’emploi de
I'article déterminé est 1'indice qu’il s’agit ici d'un
formulaire doctrinal déterminé. Saint Paul, dans son
épitre a saint Tite, rappelle 1'obligation qu’il y a de
conformer son enseignement a cette doctrine « KATA
TEN DIDAKEN » (I, 9; I, 1).

Nous pouvons donc admettre 1'existence d'un
enseignement oral apostolique paralléle 3 1'ensei-

1. Dictionnaire archéologique, au mot Catéchuménes

216



o

/]

RIS

\]
[/]

LE CAT CHISME LITURGIQUE.

gnement écrit conservé dans les Evangiles. La
coutume d'un enseignement oral était établie en
Palestine dans toutes les écoles juives. Le maitre
récitait une sentence, rappelait les commentaires
donnés par les docteurs et développait son explica-
tion personnelle. Ces sentences se transmirent pen-
dant plus de deux siécles avant d'étre écrites. Les
apotres ont dii se conformer & une coutume natio-
nale. Usant de préférence des paroles de ]ésus, ils
s'attachaient & reproduire textuellement, ce qui
devait promptement donner & leur enseignement
dogmatique un caractere de fixité. Il en était de
méme pour l'enseignement moral. De la un type de
prédication, un modeéle, un exemple que chacun
s appropria, s assimila a force de répéter les mémes
enseignements, et de les entendre répéter. Saint Clé-
ment et saint Irénée le constatent : ce n'étaient pas
seulement les pensées, c’étaient les mots que rete-
naient les fidéles. Parallélement au type écrit que
nous conserve |'Evangile, nous aurions le type oral
dans la Didaché.

A 1I'époque qui suivit immédiatement I'dge des
apbtres, cet enseignement fut écrit. Il parut, en effet,
a cette époque, un opuscule en grec qui s’appelle
précisément la « DIDACHE » des douze apdtres. Ce
livret est une compilation des différents fragments
de la prédication apostolique conservée d’abord par
la tradition orale.

Alors que I'Evangile raconte la vie de |ésus-Christ
et transcrit ses discours, enseignant de la sorte non
seulement 1'histoire mais aussi, — quoique d’une
fagon peu didactique — le dogme et la morale, la

217



CHAPITRE XVI.

Didaché des Apbtres contient les préceptes de la
regle de vie systématisés et présentés comme un
manuel de religion. La catéchése apostolique énu-
mere les vertus et les vices : Pratiquer les vertus,
c’est monter vers la vie; s’adonner aux vices, c est
courir a la mort. Cette catéchese s’en tient exclusi-
vement aux préceptes de la morale et ne renferme
explicitement rien de ce qu’il faut croire. Elle offre
un modele d’enseignement adressé a des catéchu-
menes avant la collation du baptéme. Au VI* siécle
saint Benoit donnera, quelques maximes tirées de ce
livre dans sa sainte Régle !. Au commencement du
VIII siecle, nous voyons encore ce catéchisme « des
deux voies » en usage jusque sur les bords du Rhin.

A cette partie morale s’en ajoute une autre plus
courte, plus condensée, c’est 1'enseignement doc-
trinal ramené et contenu dans le symbole. Le sym-
bole, dit des apbtres, remonte environ a la méme
époque que la Didaché, c.-a-d. environ a 1'an 100.
Les termes dont il se compose sont un emprunt fait
au langage des apétres ou de leurs successeurs im-
médiats. Il remonte a 1'age sub-apostolique.

Le Credo constituait, pour le catéchumeéne, un
gage secret d’orthodoxie, un mot d’ordre dont la
transmission faisait partie de la préparation au bap-
téme et se faisait non par écrit mais oralement. Les
catéchumeénes devaient |'étudier par coeur aprés que
I’"évéque le leur avait livré. L’enseignement caté-
chistique se base donc sur un formulaire de foi dont
le Credo romain nous présente les traits essentiels.

Aux Deux voies et au Credo, qui représentent tout

1. Chap. VII: Des instruments des bonnes ceuvres.

218



LE CAT CHISME LITURGIQUE.

ce qui nous reste des thémes catéchistiques pendant
les deux premiers siécles, il convient d'ajouter le
Pater, dont la récitation était imposée au baptisé,
comme on peut le conclure de certains passages de
saint Paul (Rom.VIII, 17; Gal. 1V, 6; | Cor. X, 2-4).

C’est bien le plan du catéchisme actuel qui expli-
que le Credo, les Commandements de Dieu et de
I'Eglise, et les Moyens (grace et priére), qui nous
permettent de mettre en pratique ce double ensei-
gnement doctrinal et moral.

*
%* %*

Mais comment se faisait cet enseignement? A
Alexandrie, par exemple, il y avait dés les origines
du christianisme, une célébre école catéchétique avec
un enseignement régulierement organisé. Cette
école. véritable institution ecclésiastique, était placée
scus l'autorité de 1'évéque. Un seul chef de la caté-
chese était chargé de 1'enseignement; il s'adjoignait
d’ordinaire un homme instruit pour 1'aider et le
suppléer au besoin. En général, celui-ci lui succédait.

Saint Cyrille & Jérusalem, saint Jean Chrysostome
a Antioche, saint Augustin 3 Hippone, remplirent,
avant leur épiscopat, la charge de catéchiste, c.-a-d.
qu'ils étaient chargés de cette partie de 1'enseigne-
ment servant de préparation immédiate au baptéme.

L’enseignement doctrinal et moral n'était pas
réservé a un temps déterminé; il se distribuait pen-
dant le cours entier de 1'année en vue de préparer les
auditeurs aux solennelles initiations baptismales. La
conséquence logique de ce systétme de fonctionne-
ment était la formation de groupes dont le degré

219



[/]

CHAPITRE XVI.

d’instruction religieuse variait d'apres la durée de
leur préparatior.

Nous possédons des manuels destinés a 1'instruc-
tion de ceux qui avaient a faire la catéchése et rédigés
par saint Grégoire de Nysse et par saint Augustin,
mais le plus explicite de tous est celui de saint Cyrille
de Jérusalem (IV*® s.). Cette église témoignait pour
ses catéchumenes d’une vigilance particuliere. La
catéchése de ce Saint comprend dix-huit instructions
adressées aux catéchumeénes admis a recevoir le bap-
téme & PAques. et cing adressées aux mémes aprés
leur initiation. L'immatriculation avait lieu le 1° Di-
manche de Caréme (chez les latins, c’était le 3° et
le 4° Dimanche). Le lendemain, les catéchéses com-
mencent. Elles se font chaque jour pendant sept
semaines, entre Prime et Tierce, soit pendant trois
heures, de 6 & 9 heures du matin, sauf le samedi et
le dimanche. Les instructions roulent sur la sainte
Ecriture, depuis la Genése dans son sens littéral et
spirituel. Les 6° et 7° semaines sont consacrées a
’exposition du Credo, article par article. Le jour des
Rameaux se fait la reddition ou tradition du sym-
bole. Aprés le baptéme, pendant les huit jours qui
suivent PAques, on parle aux nouveaux baptisés des
mystéres auxquels ils ont été initiés : baptéme, con-
firmation, eucharistie, et on leur dit comment ils
doivent se conduire pour jouir de la vie éternelle.

Rhaban Maur. disciple d’Alcuin,(IX® s.), composa
un livre indiquant la marche a suivre pour I'instruc-
tion des paiens qui demandaient & recevoir le
baptéme. Il y parle du Symbole, de I'Oraison domi-
nicale, des vertus a pratiquer et des vices a éviter.

220



LE CATECHISME LITURGIQUE.

C’est une amplification trés détaillée du Pater, des
Deux voies et de la Didaché, ou du Catéchisme
primitif.

Les catéchumeénes ont le droit d’assister a la pre-
miére partie de la synaxe eucharistique jusqu'a la
fin de I'homélie. Aprés quoi on les renvoie (de la le
choix des legons des Matines de la Septuagésime
et du Caréme et le nom de messe ou renvoi des
catéchumenes). C'était au cours de cette avant-
messe, apres la Collecte et avant les Lectures, qu'on
procédait, le 3° mercredi du Caréme, aux rites de
I'insufflation, du signe de croix, a 1'imposition des
mains et a la récitation du Pater et du Credo et enfin,
le Samedi-Saint, 4 l'exorcisme, & I'Ephpheta, au
renoncement a Satan, a 'onction et & la reddition du
Symbole. Tous ces rites sont réunis dans le baptéme
actuel, et I'on retrouve dans les messes de 1'Octave
de Paques quelques-unes des vérités que |'on annon-
cait aux catéchumeénes, les jours qui suivaient leur
baptéme. Par ot 1'on voit que, pour |'Eglise, le
catéchisme et la liturgie sont toujours inséparables.

La liturgie, toute remplie des plus essentiels et des
plus solides principes de dogme et de morale, est
donc le catéchisme du peuple, car lorsque les enfants
ont quitté 1'école ce n’est plus, d'une fagon générale,
gue par son culte et par les prones ou elle met en
lumieére les enseignements qui nous y sont donnés,
que I'Eglise leur Mere les atteint. Et si, par défaut
de formation dans ce sens, les enfants quittent le
catéchisme en ignorant tout de la liturgie, le prétre
n'a guere de chance de les voir persévérer longtemps
a I'église; devenus hommes, ils s’y ennuient, car ils

221



CHAPITRE XVI.

n'ont pas été initiés a ce qui s'y passe, et ce n'est
guére qu au lit de mort qu'on pourra encore les
retrouver pour essayer de réveiller dans leurs cceurs
cette étincelle de la foi qu'ils ont regue sur les bancs
de I'école et qu'on aurait dii continuer a développer

sur les bancs de 1'église.

*®
* *

Terminons ce chapitre par une double citation ! :

« L’enseignement catholique est trop souvent figé
dans la formule. On exige que la mémoire de 1'éco-
lier le retienne exactement; 1l est rare que son intel-
ligence soit captivée, plus rare encore que sa volonté
soit excitée au bien. Pour remédier & cet obstacle,
rendons vivant l'enseignement en le mettant en
contact avec la substance des priéres et les rites des
sacrements. L.’enfant trouvera dans les hymnes et
les oraisons le résumé magnifique de nos grands
dogmes. lls auront, au surplus, pour lui le charme
d’une belle littérature et le souvenir séduisant des
fétes qui s'y rattachent et auxquelles il a pu assister.
Si les sacrements, a leur tour, sont expliqués dans
leurs rites, 1'éléve comprendra enfin qu'ils sont le
signe sensible d'une grace invisible. Ayant compris
ce caractére, i sera formé a la pratique d’une religion
visible par 1'organe d'une Eglise visible: c’est dire
qu’il sera un vrai catholique. 2 »

« Admirons, dans cette sublime dispensation de
I'année liturgique, le progrés qu'elle opére dans
I'intelligence des vérités de la foi et dans le dévelop-

1. Nous aimons de citer de la sorte les auteurs eux-mémes car

Liturgia n'est pas seulement un livre d'initiation mais aussi d'infor-
mation. — 2. M. BAELEN, Revue de I'Enseignement Chrétien, 1910.

222



rod

TOCN 706N TOCNTO

FOON

LE CATECHISME LITURGIQUE.

pement de la vie surnaturelle. Il n'est pas un seul
point de la doctrine chrétienne qui ne soit non
seulement énoncé dans le cours de l'année litur-
gique, mais inculqué avec l'autorité et l'onction que
la sainte Eglise a su déposer dans son langage et ses
rites si expressifs. La foi du fidele s’éclaire ainsi
d’année en année; le sens théologique se forme en
lui, la priére le conduit a la science. Et quelle source
de progrés pour 1'dme du chrétien, lorsque 1'objet
de la foi lui apparait toujours plus lumineux. lorsque
I'espérance du salut lui est comme imposée par le
spectacle de tant de merveilles que la bonté de Dieu
a opérées en faveur de 1'homme, lorsque 1'amour
s'enflamme en lui sous le souffle du divin Esprit qui
a établi la liturgie comme le centre de ses opérations
dans les dmes. ! »

Et c'est parce que la liturgie est un merveilleux
catéchisme populaire qu'elle est aussi « la source
premiére et indispensable du véritable esprit chré-
tien ».

|. Dom GUERANGER, Année Liturgique. Préface générale, pp. XX,
XXI.

{8 1 v
I vV Ee®
DI | VII&IN
m | Vvl B
o (XX

Sl

223



1) LA MUSIQUE SACREE.

|| ANS son Motu proprio sur la Musique
sacrée Pie X dit que la liturgie est
«la source premiére et indispensable
du véritable esprit chrétien ». Il nous
faut donc nécessairement parler du
chant de I'Eglise pour montrer
comment, grace a lui, le culte donne & Dieu une plus
grande gloire et octroie plus de grices aux ames.

« Parmi les sollicitudes de la fonction pastorale
non seulement en ce Siége supréme, mais encore
dans toute Eglise particuliere, écrit ce saint Pape, la
principale est de maintenir et de promouvoir 1'hon-
neur de la Maison de Dieu ot se célebrent les mys-
teres augustes de la religion, et ol le peuple chrétien
se rassemble pour recevoir la grace des sacrements,
assister au saint sacrifice de 1'autel, adorer le tres
auguste Sacrement du Corps de Notre-Seigneur, et
s’unir 4 la priere commune de I’Eglise dans la solen-
nelle et publique célébration liturgique. Il ne doit
donc rien y avoir dans le temple qui trouble ou méme
seulement diminue la dévotion et la piété des fidéles,
rien qui fournisse un raisonnable motif de dégofit ou

224



(ON

NESOIONN (OB O]

o

(G (O]

LA MUSIQUE SACREE ET LE LATIN.

de scandale; rien surtout qui offense directement
I’homme et la sainteté des fonctions sacrées et qui,
par suite, soit indigne de la maison de priére et de
la majesté de Dieu.! »

Notre Seigneur avait commencé sa vie publique
en chassant les vendeurs du Temple et le Pape
Pie X dévoré, comme le divin Sauveur, du zéle pour
la maison de Dieu, inaugura son Pontificat en chas-
sant de nos églises les chanteurs indignes. « Notre
premier devoir est d'élever aussitot la voix pour
réprouver et condamner tout ce qui, dans les fonc-
tions du culte et dans les cérémonies ecclésiastiques,
s'écarte de la voie droite.

« En effet, notre trés vif désir étant que le véritable
esprit chrétien refleurisse de toute maniére et se
maintienne chez tous les fideles, il est nécessaire de
pcurvoir avant toute autre chose a la sainteté et a la
dignité du temple, ol les fidéles se réunissent préci-
sément pour se pénétrer de cet esprit puisé a sa
premiére et indispensable source, qui est la partici-
pation active aux saints mystéres et a la priére
publique et solennelle de I’Eglise.

« 1l serait vain, d'ailleurs, d’espérer que 1'abon-
dance des bénédictions du Ciel descende sur nous a
cette fin, quand notre hommage au Trés-Haut, loin
de monter en odeur de suavité, remet, au contraire,
dans la main du Seigneur les fouets dont jadis usa
le divin Rédempteur pour chasser du temple ses
indignes profanateurs. 2 »

Et le saint Pére remarque que « I'un des abus les

1. Motu proprio, sur la musique sacrée (22 novemkre 1903). —

2. Id., ibidem.

225

WNO WO W DL

-
'



CHAPITRE XVII.

plus communs et les plus difhciles a extirper » dans
les choses du culte est « celui qui concerne le chant
et la musique sacrée. Soit a cause de la nature de cet
art fluctuant et variable par lui-méme, soit & cause
de I’altération graduelle du goiit et des habitudes a
travers le cours des siécles, soit a cause de la funeste
influence qu’exerce sur 1'art sacré l'art profane et
théatral, soit a cause du plaisir que la musique pro-
duit directement et qu'il n'est pas toujours facile de
contenit en de justes limites, soit a cause de nom-
breux préjugés qui s'insinuent peu a peu, méme
aupres de personnes autorisées et pieuses. il y a une
tendance continuelle & dévier de la voie droite établie
en vue de la fin pour laquelle 1'art est admis au ser-
vice du culte et qui est marquée trés clairement dans
les canons ecclésiastiques » !.

Le chant, ajoute-t-il, « doit posséder au plus haut
degré les qualités propres de la liturgie, surtout la
sainteté et ’excellence des formes d’ol surgit spon-
tanément son autre caractére qui est 1'universalité ».
« La musique sacrée doit étre sainte et par suite
exclure tout caractére profane, non seulement en
elle-méme, mais aussi dans la fagon dont I'inter-
prétent ceux qui l'exécutent. Elle doit étre un art
véritable, car il n’est pas possible, autrement, qu’elle
alt, sur qui l'entend, cette efficacité que 1'Eglise veut
obtenir en accueillant 1'art des sons dans sa hiturgie.
Mais elle devra en méme temps étre universelle, de
fagon qu’aucun fidéle, & quelque nation qu’il appar-
tienne, ne puisse, a l'entendre, en recevoir une
facheuse impression. »

1. Id., ibidem.

226



[/]

LY
/]

W
%

LA MUSIQUE SACREE ET LE LATIN.

« Ces qualités, explique-t-il, se rencontrent au
plus haut degré dans le chant grégorien qui est, par
conséquent, le chant propre de U'Eglise romaine, le
seul chant qu’elle a hérité des anciens Péres, qu’elle
a jalousement gardé le long des siécles dans ses
manuscrits liturgiques, qu’elle propose directement
comme sien aux fidéles, que dans certaines parties
de la liturgie elle prescrit exclusivement et que des
études plus récentes ont si heureusement restauré
dans son intégrité et sa pureté.

« Pour ces raisons, le chant grégorien fut toujours
considéré comme le supréme modele de la musique
sacrée, la loi générale suivante pouvant s’établir en
toute rigueur : Une composition pour église est
d’autant plus sacrée et liturgique, qu’elle se rap-
proche plus, par I'allure, par I'inspiration et par le
goiit, de la mélodie grégorienne, et elle est d’autant
moins digne du temple, qu'on la reconnait plus
éloignée de ce supréme modéle.

« L'antique chant grégorien traditionnel devra
donc étre largement établi dans les fonctions du
culte, tous devant tenir pour assuré qu’'une fonction
ecclésiastique ne perd rien de sa solennité, quand
elle n’est accompagnée d’aucune autre musique que
celle-1a. En particulier, qu’on prenne soin de rétablir
le chant grégorien dans la pratique du peuple, afin
que les fidéles prennent de nouveau une part plus
active a la célébration de 1'office ecclésiastique,
comme c était autrefois la coutume.

« Les qualités indiquées plus haut sont également
possédées a un degré excellent par la polyphonie
classique, spécialement par celle de 1'école romaine,

227



7O

CHAPITRE XVII.

laquelle atteignit au XVI° siecle le maximum de sa
perfection grice a Pierluigi de Palestrina' La
polyphonie classique se rapproche fort bien du chant
grégorien et, pour cette raison, elle a mérité d'étre
cultivée de compte & demi avec lui dans les fonctions
les plus solennelles de I'Eglise, qui sont celles de la
chapelle pontificale.

« L’Eglise a toujours reconnu et favorisé le pro-
grés des arts en admettant au service du culte tout

Id . \

ce que le génie & su trouver de bon et de beau dans
le cours des siécles, pourvu que les régles liturgiques
fussent toujours respectées. Par conséquent la musi-
que plus moderne est également admise dans 1'égli-
se, vu qu'elle offre, elle aussi, des compositions
d'une telle valeur, d'un tel sérieux, d'une telle gra-
vité qu elles ne sont nullement indignes des fonc-
tions liturgiques. 2 »

Le cadre de Motu proprio est large: toute musique

. . T . .
qui est a la fois sainte, belle et universelle est admise
a I'église.

Ces qualités se trouvent, écrit 1'abbé Delporte :

’, ’ . ’ .

« A un degré supérieur dans le chant grégorien :
musique imposée.

1. A l'occasion de l'inauguration du monument de Pierluigi a
Palestrina le 2 octobre 1921, sa sainteté Benoit XV écrivait: « L'in-
térét que nous prenons i la célébration de cette féte doit servir a
développer toujours davantage la ferveur de la restauration musicale,
qui heureusement entreprise par notre prédécesseur de vénérée mé-
moire, est allée se propageant et s'intensifiant dans toutes les régions
du monde catholique. Nous ne voulons pas que, avec le cours des
années, le temps puisse affaiblir |'efficacité de ces sages régles, que
le méme Pontife tragca dans le Motu Proprio du 22 novembre 1903,
présenté par lui comme le code juridique de la musique sacrée, mais
nous voulons qu’elles gardent leur pleine vigueur surtout en ce qui

regarde la musique palestrinienne. » — 2. Motu proprio, sur la musi-
que sacrée (22 novembre 1903).

228



TOOND

ow, ™

N ?

N OCN\TD Tt PO

Y

LA MUSIQUE SACREE ET LE LATIN.

A un degré excellent dans la musique palestri-
nienne : musique recommandée.

A un degré suffisant dans certaines musiques
modernes : musique auforisée. ! »

Toujours et avant tout vient le plain-chant qui est
I'aboutissement et le couronnement de 1’art musical
juif, grec et romain. Toute la tradition musicale de la
synagogue et celle de I'Eglise s'y retrouvent. Les
livres officiels de chant grégorien nous conservent
des mélodies d'une tonalité analogue a celles que
chantérent le Christ et les Apotres et qui furent en
usage dés les premiers siécles chrétiens.

C’est donc a juste titre que Benoit XIV pouvait
dire : « Le chant de I'Eglise, c’est le plain-chant. »
On I'appelle chant grégorien, parce que c’est a saint
Grégoire le grand, le premier pape bénédictin, que
revient 1'honneur d’avoir recueilli et publié ces
pieuses mélodies auxquelles son nom reste attaché
pour toujours. Dans |'antiphonaire manuscrit, con-
servé a la bibliothéque de Saint-Gall sous le n° 390,
ce Pape est représenté dictant des neumes & son
secrétaire et une colombe, symbole de 1'Esprit-Saint,
le dirige dans son travail.

De Rome, |'antiphonaire grégorien se répandit
peu a peu dans tout I 'univers. « C'est en chantant la
cantiléne grégorienne que saint Augustin et ses
49 moines, a peine débarqués dans 1'ile de Tanet sur
la terre britannique, charmerent les barbares qu’ils
venaient évangéliser. Saint Boniface, & son tour, la fit
fleurir dans ses monastéres de Hesse et de Thuringe.

Conférence donnée en |'église de St-Christophe & Tourcoing

(1918).

229



?

D7 ™WF

o

CHAPITRE XUVII.

Et elle contribua, pour une bonne part, a adoucir les
meeurs sauvages des peuplades germaines qui. peu
a peu, finissaient par se laisser baptiser. Nos péres,
si profondément chrétiens, n'ont chanté les divers
mysteres de leur religion que sur ces mélodies
suaves et toutes parfumées d’onction sainte. »
Charlemagne favorisa son expansion par toute la
France ot des Schole Cantorum nombreuses riva-
lisaient d'influence. « La beauté de ces vénérables
cantiques, écrit Dom Guéranger, avait s1 fort ravi
'oreille de Charlemagne qu'il en avait fait, de con-
cert avec les Pontifes romains, un des plus puissants
instruments de civilisation pour son vaste empire. '»
« L' homme, écrit le chanoine Moissenet, a soif de
poésie : mais si tous peuvent la gofiter, la masse ne
peut la produire et va a celui qui la lui offre toute
créée. L'Eglise lui a offert la grande poésie de la
liturgie. Voila pourquoi les centres monastiques, les
grandes fonctions pontificales ont eu, dans la con-
quéte des nations a la foi, une action qui n'est pas
moindre que celle de la prédication, et I'Eglise, mise
en demeure de se prononcer, a toujours attaché la
plus grande importance a faire vivre, au sein des
sociétés chrétiennes, cet élément aussi capable de
conserver la foi qu'il a été capable de la produire. 2 »
Or nous savons, et Pie X le rappelle dans son
Motu proprio, que le chant est une « partie intégran-
te » du culte, qu'il est « un véritable office litur-
gique » au point que sans lui la liturgie n’est plus
un opus integrum, mais est comme mutilée Sans le

1. Institutions liturgiques, t. 1l, p. 429. — 2. L’Enseignement du
chant sacré, p. 25.

230

® & .o

WO WO NQwdn

Y/

A

DRLVG

%

]

[\ Y.~



LA MUSIQUE SACREE ET LE LATIN.

chant, il lul manque un élément qui, sans étre essen-
tiel, n'est pas non plus accessoire, car ses qualités
contribuent & mettre en pleine valeur la priere de
I’Eglise. « La musique sacrée, dit Pie X, concourt
a I'accroissement de 1'honneur et de la splendeur
des cérémonies ecclésiastiques. » « La musique est
une partie de la liturgie, et son humble servante. »
Mise au service de la liturgie, elle est un puissant
moyen d'apostolat qui doit, dans la pensée du Pape,
concourir a restaurer dans la société le véritable
esprit chrétien. « La musique sacrée, comme partie
intégrante de la solennelle liturgie, participe a sa fin
générale qui est la gloire de Dieu et la sanctification
des fidéles. » (Motu proprio.) Expliquons cette
double fin.

* *

a) La musique sacrée
procure une plus grande gloire a Dieu.

Les grandes pensées ne s'expriment pleinement
que par le chant. Celui qui aime plus qu'il ne peut
le dire, le chante. « Cantare amantis est », dit saint
Augustin.l.a musique excite et traduit les sentiments
les meilleurs, les plus vifs et les plus profonds. Le
sentiment patriotique par exemple, qui représente
I'ardent amour que nous ressentons pour le pays ol
nous sommes nés et ou ont vécu nos ancétres, a
toujours eu besoin chez tous les peuples, pour se
traduire, d'un hymne national. Dans ce chant, c’est
I'ame de la patrie tout entiere qui vibre.

Le chrétien, enfant du royaume des cieux, a ausst

231

‘il
L]
@



CHAPITRE XVII.

son hymne patriotique, chant universel que ses
ancétres dans la foi ont chanté autrefois dans les
cathédrales et qui fait écho sur terre a celui de la
patrie céleste. Ce chant, c’est le chant liturgique dont
les formules constituent un lien extérieur d’unité
entre tous les fidéles du monde entier. L'unisson
dans les voix produit I'unisson dans les coeurs. Et
lorsque dans tous les temples de I'univers les mémes
mélodies se font entendre, cet immense concert
monte jusqu’au Tres-Haut et lui donne une gloire
supréme. C'est |"homme, étre tout i la fois corporel,
spirituel et social qui prie, c'est la multitude tout
entiére qui, dans un méme enthousiasme surnaturel,
chante d’une seule voix — qui est la voix de
I'Eglise — le Dieu trois fois saint. Et comme, selon
I'adage, celui qui chante prie doublement, Bis orat
qui cantat, cette priere a une efficacité souveraine sur
le Tout-Puissant.

Comment au reste mieux célébrer que par le chant
la sublime grandeur de Dieu et des dogmes chré-
tiens? Le chant est en quelque sorte immatériel, c’est
un souffle, c’est la voix de I'dme remplie de 1'Esprit-
Saint. « Remplissez-vous du Saint-Esprit, disait
I’ Apbtre, vous entretenant par des psaumes et des
hymnes et cantiques spirituels. ! » Aussi toute la
tradition nous montre-t-elle que, de tous temps.
I'Eglise a chanté les Psaumes, les Hymnes et les
Cantiques dons les noms nous indiquent assez la
destination 2. Quand, dans les rites de la religion
romaine, le Pontifex Maximus avait a prononcer une

1. Eph. V. 19. — 2. Etymologiquement, un Psaume désigne: un

chant accompagné d'un instrument a cordes; une Hymne: un chant
de louange ; un Cantique: un chant lyrique.

232

N ©J

[\]



6N GW

DY

/]

e

LA MUSIQUE SACREE ET LE LATIN.

formule dédicative . on désignait cette action par
|'expression preefari carmen : il n’est pas impossible
que le mot de préface, prefatio, nous soit venu de
3.2 » « Le chant de la préface & la messe continuait
sans interruption pendant tout le canon de la messe,
de sorte que les paroles de la consécration étaient
elles-mémes chantées dans toute 1'Eglise. 3»

La Collecte est aussi divisée, d’aprés un plan tou-
jours le méme, en formules bréves et symétriques
qui permettent de la chanter. Les Grandes litanies
étalent toujours chantées. Le chant est donc la forme
native et normale de la priére publique. Et la messe
basse, c’est-a-dire non chantée, est un rite diminué
comme serait une bénédiction du Saint-Sacrement
ot le chant serait remplacé par une simple récitation
d'un Ave verum. d'une Litanie et du Tantum ergo.

« Le chant est I'expression la plus compléte, la
plus honorable, la plus glorieuse de I'’hommage en-
vers Dieu. Toutes les autres expressions sont incom-
plétes; par la louange chantée seule '’homme donne
a Dieu tout ce qu'il a, tout ce qu’il doit. 4 » Et avec
Dom Guéranger, concluons : « Qu'il est donc triste,
ce mutisme des lévres chrétiennes qui semblent
n’avoir plus besoin du chant pour exhaler leur priére
et lui donner sa forme supérieure.? »

1. Sacre des évéques, ordination des prétres et des diacres, bé-
nédiction du saint Chréme, du Cierge pascal, Dédicace des églises,
etc... — 2. Conférence de Mgr Batiffol, & la cathédrale de Senlis,
26 mai 1914. — 3. Dom Cagin: Eucharistia, pp. 47 et 48. — 4. Mois.
sonnet, ibid., p. 35. — 5. Vie de sainte Cécile.

233



N

CHAPITRE XVII.

b) La musique sacrée
assure une plus grande sainteté aux fidéles.

La musique sacrée, dit Pie X, a pour « office
principal de revétir d'une mélodie convenable le
texte liturgique proposé a l'intelligence des fidéles-
sa propre fin est d'ajouter une efficacité plus grande
au texte lui-méme, de sorte que les fidéles soient
plus facilement excités a la dévotion et se disposent
mieux a accueillir en eux les fruits de la grdce qui
sont les fruits propres de la célébration des saints
mystéres » (Motu proprio).

La musique sacrée exerce ses attraits sur la foule
chrétienne et la dispose a louer Dieu ou 4 lui deman-
der pardon. Elle éléve ’homme en ébranlant d'une
fagon trés noble ses sens et son imagination et fait
ainsi pénétrer dans son cceur les sentiments de joie
ou de douleur qu’elle exprime. Le chant grégorien
n'a rien de commun avec la réverie et le vague sen-
timentalisme : il ne s’arréte pas aux sens; il passe
par eux. pour atteindre I'Ame et la charmer par des
jouissances surnaturelles. Dans une multitude de
compositions modernes, des paroles quelconques
fournissent a l'artiste 1'occasion de déployer son
talent; rien de tel dans le plain-chant dont la seule
mission est de mieux traduire les pensées et les
paroles que |'Ame veut exprimer !. Grice a ses tona-
lités si riches et si diverses, & son rythme si simple

I. Un exemple entre mille. Dans les différents Credo comme aussi
au jour de 1'Ascension, chaque fois que le texte dit que Jésus est
monté au ciel, la mélodie grégorienne est ascendante et aide 'ame a

suivre le Sauveur qui remonte vers son Pere et a vivre en esprit avec
l.ui dans la patrie céleste.

234



LA MUSIQUE SACREE ET LE LATIN.

et si majestueux et a ses neumes si multiples et si
variés, le chant officiel de 1'Eglise rend ie dogme
chrétien avec toutes ses nuances et la piété catho-
lique avec toute son ampleur et toutes ses délicates-
ses. C'est vraiment la voix de la priére et cette priére
est celle de I'Epouse qui, avec son Epoux et sous
I'impulsion de 1'Esprit-Saint, dit authentiquement
tout son amout au Pere.

Les chantres grégorianistes ne se produisent pas,
mais « méme s'ils sont séculiers, jouent proprement
le rdle du cheeur ecclésiastique » (Motu proprio);
ils interprétent certaines prieres plus difficiles que
les régles du cérémonial leur réservent et soutien-
nent la piété des fideles, de fagon a ce que les pen-
sées et les regards dc ceux-ci se portent sur 1'autel et
non pas sur la tribune.

« O Seigneur, s'écrie saint Augustin, comme j’ai
pleuré au chant de vos hymnes et de vos cantiques!
Oh combien les douces voix de votre Eglise remu-
alent mon ame vivement émue! Elles pénétraient
dans mes oreilles et, et méme temps, votre vérité
s'infiltrait dans mon ceeur; d’ardents élans d'amour
m embrasaient et mes larmes coulaient, toutes déli-
cieuses pour moi. ! »

« Quelque dur que soit le coeur des mondains en
entendant une belle psalmodie, ajoute saint Bernard,
ils ressentent au moins quelque commencement
d’amour pour les choses de Dieu. Il en est méme a
qui le chant des Psaumes écouté, par une simple
satisfaction naturelle, a fait verser des larmes de
repentir et de conversion. »

1. Conf. 1X, VL



(O]

CHAPITRE XVII.

En entendant ces textes séculaires richement dra-
pés dans le vieil or et les plis gracieux des mélodies
sacrées et antiques, la foule chrétienne sent passer
en elle-méme ce frisson qui remua autrefois, dans
nos églises romanes et gothiques, I’ame de nos aieux.
Et dans ce saint exercice, ou chacun bénéficie de la
flamme de tous les autres, la vérité devient lumineuse
et le coeur s'échauffe. C'est une méditation faite en
commun et ou les Ames, grace aux longs neumes, se
nourrissent a loisir des paroles divines, s'illuminent
de clartés toujours nouvelles et retrempent sans cesse
leur volonté.

« Je ne sache pas, dit Gounod, une ceuvre sortie
du cerveau d'un grand maitre qui puisse affronter le
paralléle avec la majesté redoutable de ces chants
sublimes que nous entendons chaque jour, dans nos
temples, dans les cérémonies funébres : le Dies ire
et le De Profundis. Rien n’atteint a cette hauteur ni
a cette puissance d’expression et d'impression. »

La musique sacrée qui favorise des dispositions
sl saintes et qui préte a I'Ame des accents ou elle peut
si bien s’exprimer est donc un merveilleux instru-
ment de sanctification.

Et c’est pour cela que Pie X ordonne dans son
Motu proprio « que pour l'exacte exécution de ses
prescriptions et pour les rendre stables, les Evéques
instituent dans leurs diocéses une commission spé-
ciale de personnes véritablement compétentes en
matiére de musique sacrée et a laquelle on confiera
le soin de surveiller les musiques que 1'on exécute
dans les églises ». Et il ajoute : « Que dans les
séminaires et les instituts ecclésiastiques, selon les

236



Nole) N7

DIGES O]

)

X

w
/]

(/]

LA MUSIQUE SACREE ET LE LATIN.

prescriptions du Concile de Trente, tous cultivent
avec soin et amour le chant grégorien traditionnel et
que les supérieurs soient, dans ce domaine, larges
d’encouragements et d’éloges envers leurs jeunes
subordonnés et qu'on favorise 1a ol on le peut la
fondation d’une Schola cantorum.

Enfin il est recommandé aux maitres de chapelle,
aux chantres, au clergé, aux supérieurs de séminai-
res... de favoriser de tout leur zéle ces sages réfor-
mes depuis longtemps désirées, appelées par le veeu
général, afin de ne pas exposer au mépris 1'autorité
méme de I'Eglise qui plusieurs fois les a proposées,
et qui de nouveau les impose. »

C’est souvent par le chant que dans les paroisses
il faut commencer la restauration du culte public et
de l'esprit chrétien. Dans les groupements déja
existants d’enfants, de jeunes filles, de jeunes gens,
de femmes et d"hommes, que 1'on enseigne le plain-
chant, qui est le chant populaire par excellence; que
I’on donne une initiation liturgique, et I'on verra se
reformer, bien vivante, autour de 1’autel, 1’unité du
troupeau sous |'autorité bénie du pasteur.

Ainsi nous arrivons encore a cette conclusion que
la liturgie, cette fois parce que le chant en est une
partie intégrante, est la source premieére et indispen-
sable du véritable esprit chrétien.

2) LE LATIN.

« La langue propre de I'Eglise romaine est la
langue latine. Il est donc défendu dans les cérémo-
nies liturgiques solennelles de chanter quoi que ce
soit en langue vulgaire. » (Motu proprio.)

237



V70 705N

VTN 7 D70 NYD

b L]

CHAPITRE XVII.

« Ce que nous désirons par dessus tout, écrit & son
tour Benoit XV. c'est que le peuple chrétien assiste
avec une attentoin toujours plus grande et plus fruc-
tueuse au divin sacrifice, par lequel le trés aimant
Rédempteur du genre humain continue de répandre
pour nous son sang d une maniére mystique. Car
plus les fidéles prendront part & 1'auguste sacrifice,
plus ils seront mis en possession de tous les biens
qui ont rapport au salut éternel. Puis donc qu'il y a
comme deux raisons pour lesquelles la piété popu-
laire ne fait pas les progrés qu'elle pourrait faire en
fréquentant la messe, a savoir I'ignorance de la lan-
gue latine et I'ignorance de la liturgie, vous avez
dans ce volume porté reméde a I'un et I'aitre mal...
Ainsi quiconque sait lire, employant ce livre devant
I'autel oti s’accomplit le sacrifice, pourra suivre
facilement toute I'action du prétre, et par la considé-
ration attentive de si grandes choses, il en retirera un
fruit admirable de consolation spirituelle et de grace
divine. ! »

« Trois génies, dit Ozanam, se partagent |'anti-
quité : le génie de 1'Orient, c’est-a-dire celui d= la
contemplation, du symbolisme; le génie grec qui fut
par-dessus tout celui de la spéculation, de la philo-
sophie; enfin le génie latin, qui fut celui de 1'action.
du droit.Pour que la civilisation ancienne tout entiére
passit dans 1'héritage des modernes, pour que rien
ne se perdit de la succession intellectuelle du genre
humain, il fallait que ces trois génies fussent conser-
vés; 1] fallait que ces trois esprits, de 1'Orient, de la

1. Lettre & M. Marietti, éditeur d'un Missel latin-italien. — Acta
Apostolicee Sedis. 23 nav. 1921.



L(

ZOOGN Tt CDTOOCN -

L CION]

§®6‘ﬁ VT

LA MUSIQUE SACREE ET LE LATIN.

Grece et de Rome, vinssent, en quelque sorte, former
I’4me des nations naissantes. ! »

C’est dans la langue de I'Eglise que ces trois
génies de I'antiquité vinrent s’unir et se fondre. Le
latin ecclésiastique était la langue universelle au
Moyen-Age. C’est lui qui fagonna les langues mo-
dernes. « La langue latine fut longtemps le lien du
monde civilisé. L'"homme qui parlait cette langue
n'était étranger nulle part dans 1'Occident et au
dela 2» « Le latin est le lien du passé avec le présent,
le signe de fraternité qui triomphe de toutes les
distances et réunit les races les plus dissemblables3»,
écrit Dom Guéranger.

Le latin est donc un lien puissant qui unit tous les
chrétiens lorsqu’ils prient et chantent sous la con-
duite de leurs prétres. Saint Frangois de Sales recom-
mande de prier Dieu dans cette langue : « Récitez
en latin vos priéres : Pater, Ave, Credo, c’est le
moyen d’étre uni plus étroitement a |'Eglise romai-
ne qui prie dans cette langue. 4 » Bossuet en faisant
’éloge de la princesse palatine dit qu’ « on lui avait
aprris la langue latine parce que c’'était celle de
I'Eglise ».

Et ce lien est plus intime encore lorsqu’on adopte
la prononciation romaine. Sans elle, du reste, de
’avis de tous les grégorianistes, le plain-chant n’ac-
quiert pas toute sa souplesse et toute sa heauté.

« N'est-1l pas convenable et en méme temps utile,
écrit Ragon, que la langue officielle de 1'Eglise

1. La civilisation au V* siécle, t. 11, p. 125. — 2. Année liturgique::
l.e jour de la Pentecéte. — 3. Instit. lit., t. 3. — 4. Infrod. & la vie
dévote.

239



CHAPITRE XVII.

catholique soit prononcée & peu prés de la méme
fagon par tous ses enfants, qu'un prétre puisse
chanter la messe en tous pays sans é&tre dérouté, ni
dérouter ceux qui 1'entendent. ! »

Dans une lettre au cardinal Dubois, le pape Pie X
disait la grande satisfaction qu'il avait de voir
« qu'on s'appliquait avec un si grand zéle, dans
divers diocéses de France, a faire en sorte que la
prononciation de la langue latine se rapprochat de
plus en plus de celle qui est usitée 3 Rome. 2 y

Sa Sainteté Benoit XV souhaite aussi « cette unité
de la prononciation du latin selon le type de celle-1a
méme qui est toujours vivante au centre de la catho-
licité. Par cette unité de prononciation d'une langue
déja si largement connue, les peuples d’aujourd’hui,
comme la chrétienté de jadis, posséderaient enfin
cette langue unique et universelle que 1'on a si
souvent et plus ou moins vainement cherchée ail-
leurs. Cette plus grande possibilité de rapports
mutuels serait un attrait et un lien de plus pour cette
Société des Nations que font si ardemment souhaiter
le désir et le souci de la paix durable » 3.

Quel grandiose spectacle que celui de tous les
fidéles qui, en union intime avec leurs prétres, leur
évéque et le Pape, adressent a Dieu, dans la liturgie,
une méme priére chantée dans une méme langue et
avec la méme prononciation que celle du Pontife
supréme, chef de I'Eglise universelle! Alors vrai-

. L’Enseignement chrétien, 1907, p. 201. — 2. 10 juillet 1913. —
3. Lettre du cardinal Gaspari & M. 1'abbé Delporte.

240



LA MUSIQUE SACREE ET LE LATIN.

ment, cette priere est, dans toute 1'acception du
terme, une, sainte, catholique, apostolique et romai-
ne, et le voeu de Jésus se réalise pleinement : « Sint
unum. Qu'ils soient tous un comme vous, mon Pére,
et mo1 sommes un.

1. Saint Jean, 17, 23.

241



&‘\

pE T T R P T N R TR ST R RRNY

A liturgie a des rapports trés intimes
avec la sociologie et c'est pour cela
que le mouvement liturgique et le
mouvement social marchent de pair
a notre époque. L'un des principes
fondamentaux de 1'apostolat litur-
gique sera précisément de les unir toujours le plus
intimement possible, et ceux qui cherchent a résou-
dre la question sociale ne peuvent négliger les
ressources offertes par la liturgie.

La liturgie est, en effet, essentiellement la sociali-
sation de la priére. C'est la priere de |'Eglise comme
société, priere qui groupe tous les hommes sans tenir
compte ni du pays, ni de la nation, ni de la race, ni
de la naissance, ni de la condition, ni du degré d'in-
telligence et de culture. Enfants du vieil et du nouvel
Adam, ils sont tous fréres par la nature et par la
griice et tous s'adressent a leur Pére commun en lui
disant : « Netre Pére. » lls lui adressent des requétes
toujours zu plurie] et oli aucune nécessité générale
n'est oubliée; qu’il sufhse, pour s'en convaincre,
d’ouvrir un missel et d’y lire les oraisons que le
prétre lit le Vendredi-Saint. Cette priere favorise
donc d'une fagon toute spéciale le déveloopement

242

DAL

F A4



LITURGIE ET SOCIOLOGIE.

du sens social qui est nécessaire pour pouvoir envi-
sager dans toute leur ampleur les grands problémes
qui préoccupent les sociétés modernes. C'est a tort
qu'on reproche a la liturgie de n'étre pas une scien-
ce d’ordre pratique, car les principes qu’elle inculque
suffiraient précisément, a eux seuls, selon le cardinal
Pie, « & résoudre la question sociale ».

« Sans la liturgie, écrit 1'abbé Vigourel, toutes les
ceuvres seront en marge de la vie chrétienne et ne
tarderont pas & montrer que, manquant de séve litur-
gique, autant dire religieuse et chrétienne, elles ne
sauraient produire de bons fruits ni de bienfaits
durables. »

C’est surtout par la participation at culte litur-
gique que la religion se maintenait au Moven-Age.
A cette époque, la société réglait sa vie publique sur
celle de I'Eglise. « No&l et Paques, écrit Fustel de
Coulanges, étaient alors les plus grandes joies de
I’existence humaine. » Les Annalistes notent tou-
jours soigneusement 1'endroit o Charlemagne et
ses fils ont passé ces deux fétes.

Ie calendrier civil était subordonné au calendrier
religieux On chdmait aux jours de fétes, cornme
celles des Apbdtres par exemple. La vacation des
tribunaux dépendait des épcques liturgiques comme
on pourrait le dire maintenant des vacances de
Paques o1 de Nokl. La table de famille elle-méme se
ressentait des grandes solennités de 1'Eglise : le
réveillon de Noél, les ceufs de Paques et quelques
autres usages touchants en sont un vague souvenir.

« Les contrats cessaient ou se renouvelaient a une
date sacrée, a la Toussaint, a la Saint-Martin, a la

243

NORLH

e 9

COHNRL RLHNORLHNSORLS

CONSRLS CONOWS

NG



CHAPITRE XVIII.

Noél, a la Saint-Jean. Combien nos anciens se
réjouissaient a la naissance de saint lean, vous
en avez un indice dans les feux de joie qui, a la fin
du XIX° siecle, s'allument encore sur nos cimes,
par exemple dans la vallée du Rhone. Aussi bien
que les conventions particuliéres, les foires trouvaient
leur date dans le calendrier chrétien. ! »

« J"al connu encore dans la vieille Ardenne, disait
G. Kurth, des paysans qui désignaient les diman-
ches par leur Introit : Esto mihi, Invocavit, n'ayant,
si je puis parler ainsi, d'autre calendrier que la
« cartabelle ». Il n'y en a plus aujourd’hui. Pour eux
la priere de I'Eglise était encore le vaste et soyeux
vétement qui enveloppe la vie tout entiere, dont
mille usages touchants entretiennent et ravivent sans
cesse la douce et bienfaisante chaleur. 2 »

Bien des sociologues, qui ne sont pas catholiques,
ont été contraints de dire que, si les églises se fer-
maient aux cérémonies religieuses, il ne faudrait pas
longtemps pour que I’homme redevint barbare. Il
n'y a de paix pour la société qu'a condition qu’elle
cherche la gloire divine et sa sanctification. Sans le
frein de la religion, c’est le déchainement de toutes
les passions; et la religion se trouve avant tout dans
le culte liturgique qui relie officiellement les hommes
a Dieu.

« Une société qui ne fait plus & Dieu une place
solennelle dans la vie publique se condamne a som-
brer dans un matérialisme dont les conséquences
seront funestes, méme A son bonheur naturel, dit

I. Abbé CuiPiER: La Vie liturgique, p. 349. — 2. Semaine litur-
gique de Maredsous: La liturgic et le peuple.

244

b 9 & 3



N 70 5NTo

N

LITURGIE ET SOCIOLOGIE.

M. Thellier de Poncheville. Si nous supprimons le
culte dans nos églises, quelques ames d’élite feront
un temple de leur coeur et ce Dieu caché deviendra
bien vite un Dieu oublié et, pour le plus grand nom-
bre, il ne sera plus qu'un fantdme perdu au loin
dans I'immensité bleue et dont on se désintéressera.

« Dieu est un principe d'unité nécessaire entre
tous; sans ce nceud divin le lien humain se brise.
Pour avoir délaissé les autels autour desquels frater-
nisent les hommes, on a vu se dresser 1'autel du veau
d’or. Et les luttes fratricides commencent, car les
appétits n'ont plus de frein. C’est a4 cela que la
société arrive quand elle ne met pas au premier rang
’affirmation publique de Dieu. ! »

Dans une supplique adressée a sa sainteté Be-
noit XV (aofit 1920), comme elle I'avait été déja a
Léon XIII (juin 1899), on demandait qu'une messe
et un office fussent célébrés, chaque année, en 1'hon-
neur de la royauté sociale du Christ. « Cette féte, y
disait-on, parait étre d'une opportunité flagrante au
point de vue social, car aucune vérité n’a été niée ou
ignorée de nos jours plus systématiquement que les
droits souverains de Jésus-Christ dans le domaine
social, civil et temporel.

« Or, la sainte Eglise a coutume de Jdéfinir les
vérités religieuses alors qu’elles sont attaquées par
les hérésies. Cette féte ferait donc au sujet de la
royauté sociale de Jésus-Christ 1'éducation des mas-
ses imbues du faux principe que la religior. est affaire
privée. Une féte est pour le peuple la définition la
plus claire d’'une vérité. Cette féte rétablirait aussi

. Congrés de Musique sacrée de Tourcoing, 1919.

245

oNORL o



SN O]

/]

CHAPITRE XVIIL

virtuellement (puisque le fait matériel ne dépend pas
de I'Eglise) 1'ordre dans les sociétés, 1'ordre qui,
consistant a mettre chacun et chaque chose a sa
place, rend a Jésus-Christ, premier né d’entre les
hommes, type de la création, Rédempteur et Média-
teur des peuples, sa place parmi les sociétés, la
premiere, la souveraine. »

Sans attendre cette supplique, depuis longtemps
déja I'Eglise afhrme dans sa liturgie ce caracttre
universel de la royauté du Verbe incarné.

A I'Epiphanie, Jésus est adoré comme le roi de
toutes les nations par les rois mages : « Dites a toutes
les nations que c’est par la croix que Dieu régne »,
dit la liturgie de la Semaine Sainte. Et 1" [nvitatoire de
la féte du Saint-Sacrement déclare que le Christ est
le « roi dominateur des nations. »

La royauté sociale de Jésus est donc afhrmée dans
le Cycle. Et si les nations la reconnaissaient, elles
trouveraient le bonheur qu’'elles cherchent en vain
en dehors de Jésus. Si elles donnaient au Pape,
vicaire du Christ, la place d"honneur qui lui revient
dans la Société des Nations et dans le mor.de, dont 1l
est le chef spirituel, et si elles respectaient, dans les
autorités ecclésiastiques et civiles, 1'autornité de Dieu
lui-méme, elles trouveraient la paix et la prospérité
qu’elles cherchent vainement en dehors de la. Or, ce
respect de 1'autorité tant spirituelle que temporelle,
qui est a la base de toute la société, est puissamment
inculqué par la liturgie. Elle régle les cérémonies ot
apparait la majesté du Souverain Pontife, succes-
seur de Pierre. Elle décerne des honneurs particuliers
a 1'évéque, soit qu'il pontifie, soit qu'il assiste &4 un

246

9
D)
0]



LITURGIE ET SOCIOLOGIE.

office. Aux prétres aussi elle attribue une préséance
qui commande le respect des fidéles. lls sont placés
dans un endroit qui leur est réservé et que l'on
appelle pour cela le presbyterium. L4, les fidéles ne
doivent pas entrer.

La liturgie donine aussi une grande idée de 1'auto-
rité temporelle. On bénit les rois | au milieu de toute
la pompe des cérémonies du sacre afin de leur
obtenir les graces dont ils ont besoin et de relever
aux yeux des peuples la majesté du pouvoir. On
rappelle aux souverains, en cette solennelle circons-
tance, toutes leurs obligations : « Vous servirez Dieu,
vous pratiquerez la justice sans laquelle une société
ne peut subsister longtemps et, par votre conduite,
vous montrerez que vous régnez, non pour votre
avantage, mals pour celui de tout votre peuple. » Et
le roi, & genoux, jure devant Dieu et sur I'Evangile
qu'il accomplira ces obligations. Et chaque fois qu’il
assiste aux saints mystéres, on le recoit avec solennité
et on le conduit en un endroit choisi, & un prie-Dieu
richement orné. Il est encensé méme avant les
évéques. A l'issue de la grand'messe, I'Eglise fait
prier pour le roi ou le gouvernement établi. En ins-
pirant ainsi la vénération pour les chefs spirituels et
temporels et le respect de leur autorité, elie favorise
éminemment l'ordre, la paix et la prospérité des
Etats.

Quant a la foule des fidéles, si I’Eglise reconnait

1. Ce rite a été institué lorsqu'on ne connaissait pas d autres
sociétés organisées que des royaumes on des empires. li pourrait é&tre
appliqué par I'Eglise & tout chef d'Etat catholique qu. place ses

hautes fonctions, avec la responsabilité qu'elles entrainent, sous la
protection divine.

247



N7 VT GNTO

CHAPITRE XVIII.

I'inégalité des conditions sociales fondée sur la
nature des choses, elle a soin aussi de leur rappeler
1'égalité de tous dans leur dignité d’enfants de Dieu.
Les temples sont ouverts a tous; tous y ont les
mémes droits; riches et pauvres, maitres et serviteurs
y sont confondus; tous s'asseyent fraternellement a
la table eucharistique; tous mélent leurs voix pour
chanter les louanges de Dieu.

On rapporte de Turenne que, se rendant un jour
a la sainte communion, les yeux baissés et les mains
jointes, il y fut précédé par un de ses serviteurs qui,
s'apercevant bientot de sa méprise, voulut laisser
passer son maitre devant lui : « Passez, Monsei-
gneur. » — « Mon ami, lui répond Turenne, ici il
n'y a qu'un seul Seigneur, Celui que nous allons
recevoir ensemble; va devant moi. »

La liturgie nous rappelle de méme notre égalité
dans le néant de notre nature mortelle. LLa cérémonie
des Cendres nous fait penser a notre origine et notre
destinée communes : « Tu es poussiére et tu retour-
neras en poussiere. » Elle nous afhirme, pendant
I’ Avent, que Marie seule a été exempte de la faute
originelle et que nous étions tous, comme le dit saint
Augustin, a cause de nos péchés, une massa dam-
nata.

Mais, morts en Adam, tous aussi nous pouvons
revivre dans le Christ qui est le Sauveur universel.
La liturgie nous le redit souvent : « La grice de
notre Sauveur est apparue a tous les hommes »
(Capit. de Circoncision). A Noél, « ce roi pacifique

parait et l'univers entier désire contempler son
visage » (Ant. 1™ Vépres du 25 déc.). A sa Présen-

248

93 RHMNG



70

)

J

o8

7o T

(D1

[RNB NN

T T

LITURGIE ET SOCIOLOGIE.

tation au temple, Jésus est appelé « la lumiére des
nations ». A 1'Epiphanie, ce sont tous les peuples
qui vont a lui dans la personne des bergers et des
mages : « Les nations marcheront a ta lumiére et les
rois a la splendeur de ta clarté naissante... la force
des nations viendra a toi » (Epitre).Au Samedi-Saint,
I'Exultet est, pour ainsi dire, la charte de notre
fraternité surnaturelle'en Dieu, qui a pour tondement
notre régénération dans le baptéme : « C’est cette
nuit qui, dans tout I'univers, arrachant aux vices du
siecle et aux ténebres du péché ceux qui croient au
Christ, les rend a la gréce et a la société des saints. »
Les fonts baptismaux que 1'Eglise bénit a cette
occasion sont le berceau de tous les enfants de Dieu.
et c’était tous ensemble qu'ils y naissaient autrefois
a la vie divine dans la nuit de Piques : « Ouvrez. en
ce jour, par toute la terre, la fontaine baptismale pour

y régénérer les nations » (Bénédiction des fonts).
A la féte de la Pentecote, c’est 1'Esprit-Saint qui
descend sur I'Eglise et lui communique la vie : « Il
y a un seul corps et un seul Esprit comme aussi vous
étes appelés & une méme espérance. Il y a un seul
Seigneur, une seule foi et un seul baptéme, un seul
Dieu et Pére de tous les hommes, qui est au-dessus
de tous, qui pénétre tout et réside en nous tous »
(Ep. du 17° Dim. apres la Pentecote). Aussi I'Eglise
est-elle la mére de tous les hommes et tous nous lui
appartenons de droit. C’est le Pape, son chef supré-
me, qui est le pére commun de toute la grande
famille humaine. Et il y a lieu de se rappeler ici ce
M. Noblemaire disait, en 1920, dans son Rap-

sur I’ambassade francaise auprés du Vatican :

249

%

9]

°5%

CHNS NS



CHAPITRE XVIII.

« Qui contestera qu'en fait la Papauté ne soit
toujours une puissance morale considérable? N'est
ce point la seule force qui, émanant toujours d'un
foyer unique et permanent, agisse dans le monde
entier par des moyens identiques, coordonnés et
parfaitement dociles? »

L’année liturgique enfin se termine par la scéne
terrifiante de la in du monde, ou tous, sans excep-
tion, seront amenés devant leur Juge : « Alors,
apparaitra dans le ciel le signe du Fils de I'homme
et toutes les tribus de la terre se frapperont la poi-
trine et elles verront le Fils de ]"’homme venant sur
les nuées du ciel avec une grande puissance et une
grande majesté. Et il enverra ses anges avec la trom-
pette retentissante, et ils rassembleront ses élus, des
quatre vents, depuis une extrémité du ciel jusqu’a
I'autre » (Ev. du 24 Dim. aprés la Pentecote). Les
puissants et les humbles de la terre auront tous un
sort égal et il n'y aura de distinctions entre eux que
celles que leur donnent leurs mérites.

E 3
* *

Dans les églises, Dieu descend jusqu’a I"’homme.
Chaque dimanche, la grand’msese, avec ses chants,
sa poésie et tous ses rites, éléve le coeur du pauvre
comme celui du riche, de l'ignorant comme du
savant, au-dessus de toutes les contingences d’ordre
matériel ou intellectuel qui les absorbent pendant la
semaine. C'est la paix et le repos qui succédent a
'activité fiévreuse et aux labeurs fatigants. LA, les
grandes vertus chrétiennes, mises en activité par les
lectures, les prédications, les chants et les prieres

250



LITURGIE ET SOCIOLOGIE.

communes et par la manducation du Christ, opérent
I'unité des esprits et des coeurs. Plus de rivalités,
plus de jalousies, plus d’amertume; c’est le pardon,
la réconciliation et I’amour.

« La psalmodie, dit saint Ambroise, fond les dis-
sidences, pacifie les discordes, réconcilie les inimitiés.
Comment garder rancune a celui avec qui l'on a
confondu sa voix dans une méme priere & Dieu? »

Le saint sacrifice, o Jésus descend sur 1'autel
comme il s'était laissé attacher a la croix, nous
apprend a obéir et nous en donne la force. Les saints
en I’honneur desquels on célebre les fétes du Cycle
nous préchent la chanté, I'immolation, le renon-
cement.

Quelles pensées salutaires se dégagent de la
liturgie ! C’est 1a que I’on connait les vrais principes
de I'ordre social chrétien en dehors duquel on ne
trouve que les utopies du socialisme ou les dangers
de I'individualisme préné par le « Contrat social » et
qui, transporté sur le terrain religieux, isole ]’homme
vis-a-vis de Dieu.

A la lutte des races et des classes, la liturgie
substitue la concorde au sein de la seule société
internationale réalisable : I'Eglise.

Nous pouvons donc conclure ce chapitre en disant,
cette fois, que ce n’est pas seulement pour I’individu,
mais aussi pour la société, que la liturgie est « la
source premiére et indispensable du véritable esprit
chrétien ».

N'est-ce pas en obéissant a cette pensée que le
saint Pére Benoit XV, apres avoir vainement essayé,
au cours de la tourmente de 1914 a 1918, de faire,

251



CHAPITRE XVIlIl. — LITURGIE ET SOCIOLOGIE.

comme il le disait dans son Motu proprio du 9 mai
1918, « ce que la conscience de notre devoir aposto-
lique nous dictait et ce que la charité de Jésus-Christ
nous suggérait » demanda a « tous les Pasteurs de
I'Eglise et a tous les prétres séculiers et réguliers de
célébrer le 29 juin, féte des saints Pierre et Paul, pro-
tecteurs de la chrétienté, une messe solennelle pour
que la tranquilité et la vraie fraternité reviennent ré-
gner parmi les peuples. Ce sera ainsi, ajoutait-il, que
le sacerdoce catholique tout entier, en union avec le
supréme Pontife, offrira sur tous les autels de la terre
I'hostie de propitiation et d’amour et fera violence
au cceur de Dieu. Si bien que notre espoir sera plus
grand que se réalise au plus t6t le souhait du roi
David qui est également celui des peuples : Que la
Justice et la paix se donnent le baiser ».

Et quelques jours apres, se déclenchaient les gran-
des offensives qui mirent fin a la plus grande guerre
gu'ait jamais connue le monde.

——ra e

252

AED



E paroissien, dit Dom Guéranger,
« est le livre liturgique par excellen-
ce »; aussi le chrétien doit-1l aimer
a le mettre au premier rang de ses
livres de dévotions.

Le Missel est le livre eucharisti-
que au premier chef puisque c’est le livre dont le
prétre a besoin pour dire sa messe et le fidéle pour y
participer pleinement. Seul il jouit, avec 1'Eucharis-
tie, du privilege d’étre placé sur l'autel.

« Sous le nom de Sacramentaire il retint autrefois
et pendant de longs siécles, groupés autour de
"oblation du saint Sacrifice, tous les textes, toutes les
formules, tous les rites en usage dans la sainte
Eglise de Dieu.! » Les chants du Graduel, de
I'Offertoire et de la Communion étaient consignés
dans 1'Antiphonaire; les Epitres et les Legons
dans le Lectionnaire et les Evangiles dans les
Evangéliaires.

On sentit la nécessité de les réunir en un seul livre
qui fut nommé Missel plénier. Mais comme les lec-
tures et les chants n'étaient pas les mémes dans
toutes les rézions et que chaque église mettait sa

|. Dom Baupbor: Le missel romain.

253



CHAPITRE XI

note personnelle dans I'ordonnance des cérémonies,
on efit bientét une grande multiplicité de missels,
tous différents. La liturgie romaine pourtant allait
peu a peu supplanter les autres. C’est ainsi qu’avec
I'empire Carolingien au 1X" siécle, Pépin le Bref
cherche & abolii la liturgie gallicane au profit du
Missel romain et que Charlemagne, son fils, travaille
dans ce sens avec plus de zéle encore, secondé par
I'initiative du savant bénédictin Alcuin.

Voici un exemple donné par Dom Plaine, béné-
dictin de Ligugé, de ce qu’était un missel au
X" siecle dans nos pays :

LE MISSEL DE SAINT-VOUGAY
EN BRETAGNE.
(Manuscrit du Xe ou Xle siécle).

« Dans un village ignoré de la Basse-Bretagne, a
quelques lieues seulement de la mer et de la ville
autrefois épiscopale de Saint-Pol-de-Léon, on con-
serve, de temps immémorial et avec un respect
religieux, un trés ancien Missel qui, apres avoir bien
des fois exercé la sagacité des archéologues, bretons
et autres, n'en est pas moins resté pour beaucoup
d’entre eux, sinon pour tous, une énigme sans
solution...

« ...Ayant eu occasion de me transporter dans ce
hameau. j’al voulu naturellement, & mon tour, voir
de mes yeux ce manuscrit tant vanté, et m'éclairer
pleinement sur la double opinion & laquelle il a
donné lieu, en l'analysant, la plume a la main,
feuillet par feuillet, colonne par colonne...

« Et. d’abord, le Missel de Saint-Vougay n’est

254



G\ 70

LE MISSEL.

plus actuellement, il faut 1'avouer, qu'un débris, un
fragment de Missel. Avec son format petit in-folic
a deux colonnes, avec son mélange de majuscules et
minuscules, avec ses lettres ornées de dorure, avec
sa notation musicale neumée, il pouvait passer en
son temps pour un chef-d'ceuvre de calligraphie,
mais aujourd 'hui il a malheureusement perdu beau-
coup de son éclat et de sa splendeur. Les dorures ont
d’abord toutes disparu par l'effet des injures du
temps; puis I'humidité a tellement attaqué un trés
grand nombre de lettres, qu'il est difficile de les
distinguer a 1'ceil nu. Joignez a cela qu'un relieur
inintelligent et d’une 1nsouciance sans nom a com-
mis la double et irréparable faute de placer les
feuillets sans aucun ordre, et de rogner, outre la
marge entiére, un pouce ou deux de 1'écriture elle-
méme tant en haut que sur les cotés. Il résulte de ce
double fait que le Missel en question n'offre plus
aucune suite, et qu'il est devenu indéchiffrable dans
une bonne moitié de son tout actuel. Enfin, pour
surcroit de malheur, ce tout lui-méme ne se compose
plus que de quarante-sept feuillets. Tous les autres
ont disparu avec le laps des années, par des causes
qui nous sont inconnues. L.e nombre des messes ou
des parties de messes, qu'il renferme, s’éléve cepen-
dant encore a soixante-dix. Elles sont toutes com-
prises entre le jour de Noél et le Samedi des
Quatre-Temps de Septembre. Le Caréme, les semai-
nes de Paques et de la Pentecéte, par conséquent la
saison liturgique la plus riche, y sont abondamment
représentés, mais les saints n'y figurent que dans
une tres faible proportion...

255



CHAPITRE XI

« Citons la messe du 2° Dimanche aprés Péques :

« Introit : Misericordia Domini, comme dans le
Missel Romain actuel.

« Oraison : Deus, qui in filii tui humilitate, etc.,
méme remarque...

« Pour I'Epitre, le double Alleluia, I'Evangile,
I'Offertoire et la Communion; ils ne différent en
rien non plus de ceux que nous offre, pour ce méme
dimanche, le Missel Romain de s. s. Pie V et
d'Urbain VIII...

« Cette identité entre les textes du Missel Romain
et ceux du Missel de Saint-Vougay n’est pas d’ail-
leurs particuliere a 1" office du second dimanche aprés
Paques; elle se représente, au contraire, & chaque
page; on peut dire qu’elle y fait loi.

« Quant a la Préface, il y en avait une pour chaque
féte.

« Le Missel de Saint-Vougay est si bien Romain
dans ses textes, comme dans ses formes, que les
Stations du Caréme, des Quatre-Temps, et des
grandes solennités de 1'année y sont marquées et
indiquées absolument de la m&me maniére qu’elles
|"étaient dans les Antiphonaires de saint Grégoire et
gu’elles le sont dans nos Missels actuels. »

Disons ici, en passant, combien il est regrettable
de voir éliminer de nos paroissiens la mention de ces
Stations ot se faisaient les grandes fétes dans la ville
éternelle; c’est un point de contact avec Rome que
I'on suppririie.

« Hatons-nous d'ajouter, continue Dom Plaine,
que le Missel de Saint-Vougay n'en a pas moins été
écrit pour I'usage d'une église de Bretagne, et pro-

256



Neelo Ol

oON7To  TdO TO

S

[N RIGNLEIGN

GwNFo FoON

FOON .

LE MISSEL.

bablenient pour 1'usage de celle méme qui le posséde
encore aujourd'hui. Nous en avons pour garant,
entre autres, le texte si précieux de la Litanie du
Samedi-Saint. Un trés grand nombre de saints Bre-
tons figurent dans cette liste.

« Le Missel de Saint-Vougay est donc a la fois
Romain par sa provenance, et Breton en raison de
I’église pour laquelle il a été rédigé.

« Maintenant quelle est sa date probable? A quel
siecle peut-il appartenir?

« Le Missel que nous étudions est du genre de
ceux qu’on doit appeler Pléniers, Missalia Plenaria;
or ces sortes de Missels ne paraissent pas antérieurs
au milieu du IX* siécle : le plus ancien, qui nous soit
connu, a été croit-on, a 1'usage du Pape s. Léon IV
(847-855). »

L’auteur prouve ici que ce Missel est postérieur
au IX siécle et antérieur au XII° siecle. Voici sa
derniére preuve que je cite, car elle compléte la
donnée de ce qu'était un Missel a cette époque.

« ...Enfin, un autre caractére trés significatif du
Missel qui fait 1'objet de cette étude, c’est qu’il ne
présente pas seulement le texte littéral des priéres et
des parties chantées de la messe; la notation en
plain-chant se trouve encore jointe aux paroles, et ne
fait qu'un tout avec elles. Or cette notation ne se
borne plus & énumérer simplement les premiéres
lettres de 1'alphabet, comme faisaient les anciens,
antérieurement au [X° siécle; elle se compose d'une
réunion de points, de podatus, de clivis et autres
signes analogues qui appartiennent a la notation
dite neumée, mais d'autres part cette notation elle-

257



CHAPITRE XI .

méme ne nous offre point non plus cet assemblage
de lignes, de barres et de clefs, que le moine
bénédictin Guy d'Arezzo introduisit au commen-
cement du XI° siécle, et qui contribua si puissam-
ment a simplifier et & populariser la science du chant
ecclésiastique. Or, cette heureuse innovation fut
adoptée &3 Rome dés le temps du Pape Benoit VIII
(1012-1024).

« Par conséquent, le Missel de Saint-Vougay, qui
est la reproduction fidéle de ceux de Rome, devrait
aussi porter la trace de cette innovation, s’il n’était
antérieur aux premieres années du X° siécle. »

Jusqu'au XVI* siecle 'uniformité des missels ne
fut pas compléte. C'est alors que le Concile de
Trente institua une Commission qui aboutit & une
réforme faite par Pie V en 1570 et qui imposa a
toute |'Eglise le Missel romain. Clément V111 (1604),
Urbain VIII (1634) et enfin Pie X et son successeur
Benoit XV (1903-1920) lui firent subir certaines
modifications et améliorations. A part donc quel-
ques exceptions. légitimement autorisées, les Missels
de la chrétienté tout entiére sont les mémes; tous
admettent quelques messes propres & chacun des
dioceses, mais pour le reste célebrent la méme litur-
gie que celle, plus de dix fois séculaires, de Rome.

*
* *

Le Missel actuel se divise en trois grandes parties:
le Cycle Temporal, le Cycle Sanctoral et I'Ordinaire
de la Messe, enclavé entre le Samedi-Saint et Piques.

258



LE MISSEL.

Nous avons parlé des deux cycles & un autre
endroit, nous n'aurons donc qu'a ajouter quelques
mots de la partie invariable de la Messe.

Pendant les premiers siécles du christianisme, les
priéres liturgiques n’étaient pas écrites, mais impro-
visées sur un théme invariable appelé Canon, ou
regle de la Consécration. « LLe Président fait auss:
longtemps qu’il peut 1’action de graces », dit saint
Justin au II° siécle. Le texte du Canon tel que nous
le possédons actuellement semble fixé deés 1I'époque
de saint Léon au V* siécle, car la légende du Bré-
viaire a jugé digne de mentionner les quatre mots
qu'il avait ajoutés a la formule recue : « Sanctum
sacrificium, immaculatam hostiam « (Supra que).

« Vers I'an 600, saint Grégoire le Grand ajoute de
méme les mots : « Diesque nostros in tua pace
disponas » (Hanc igitur) a la quatriéme priere du
Canon, addition qui causa dans 'Eglise un si long
étonnement que la rumeur n’en était pas encore
éteinte au siécle dernier. La priére sacrée entre toutes
du Canon n'a donc plus subi aucune modification
depuis la fin du VI"siécle. Elle représente exactement
la priere antique telle qu'elle se faisait aux tout
premiers siécles de 1'Eglise, priére essentiellement
une et « tirée, comme le dit le Concile de Trente, des
paroles de Jésus-Christ, des traditions des Apbdtres
et de l'institution des saints pontifes guidés par
I'Esprit-Saint. » Heureux celui qui dit cette priere
canonique en méme temps que le prétre. Il entre en
communion intime avec les générations chrétiennes
d’autrefois.

Il semble que c’est surtout du missel que nous

259



CNFOCNTOCN

G\

CHAPITRE XIX.

pouvons dire : « Depuis tant de siécles on a prié
ainsi! Tant d’émotions, tant de joles, tant d affec-
tions, tant de larmes ont passé sur ces livres, sur ces
rites, sur ces formules! ! »

Estimons donc le Missel. Il contient, dans les
Introits, Graduels, Offertoires et Communions, des
versets de 128 Psaumes que 1'on chantait autrefois
entierement. Nous y trouvons des extraits des cing
livres du Pentateuque, des sept livres Historiques,
des sept livres Poétiques et Sapientiaux, de onze
livres Prophétiques sur dix-sept et plus de 450 ex-
traits des quatre Evangiles ainsi que des passages de
presque toutes les Epitres des Apotres.

Nous pouvons donc dire du Missel ce que
Mgr Gay disait de I'Evangile : « C’est la forme
providentielle sous laquelle le Verbe de Dieu a
voulu se rendre accessible a toutes les Ames. » Aussi
n’épargnait-on rien autrefois pour qu’il f{it d'une
trés grande richesse intérieure et extérieure et c’est
dans des chasses précieuses et avec des parfums
qu’on le gardait. On ne le portait, comme les vases
sacrés, que dans de riches étoffes.

Le cérémonial des Evéques dit de le recouvrir
d’étoffes de soie de la couleur des ornements 2. C’est
la parole de Dieu qu’il contient, nous ne saurions
avoir pour lui assez de respect.

Ayons dons notre Missel. Qu'il soit beau, bien
complet, avec par ex., les messes de chaque jour du
Caréme, et bien relié. C’est une dépense qu’il ne

I. Mgr DucHESNE : Origines du culte chrétien: Préface. — 2.L. I,
c. XIl.ne 15. L. II, c. XI, no 1.

260

9

N}



W

6}

LE MISSEL.

faut pas avoir peur de faire, car c’'en est une pour
toute la vie

« Un directeur, écrit 1'abbé Chipier, n'a pas une
dme en général, mais telle espéce d'dme. Quoiqu'il
ait étudié toute la religion, il y a des points qui
I’attirent. Il sera donc spécialisé malgré lui et porté
a spécialiser les Ames sur son modele. Qu'il persuade
aux personnes confiées 4 ses soins de suivre un
Paroissien, de s’y attacher; qu'il les y raméne par la
pénitence sacramentelle : elles y trouveront la
la pensée et tout le sentiment de 1'Eglise, en consé-
qguence l'aliment qu’il faut a4 leur tempérament
spirituel. 2 »

Que ce livre d’or, a certains points de vue le plus
beau qui existe, soit donc notre ami, qu’il soit le livre
de chevet que nous consultons avec une sainte
avidité tous les jours de notre exil et ol I'Eglise, avec
toute 1'infaillibilité qu’elle possede en matiére de foi
et de morale, nous indique la route du ciel.

Il y aura alors de 1'esprit de suite dans notre vie
spirituelle, nous estimerons toujours davantage notre
bonne mére qui nous le donne et qui nous y parle,
nous y puiserons l'esprit chrétien a sa source pre-
miere et indispensable, nous aimerons la sainte
Eucharistie qui nous y est présentée quotidien-
nement sous un jour nouveau et y rythmerons
toujours davantage notre dévotion sur celle de nos
prétres.

Et c’est ainsi que nous nous unirons pleinement

1. C'est dans cet esprit que nous avons fait le « Missel quotidien
et Vesperal » (Abbaye de St-André par Lophem-lez-Bruges), qui a eu

un succes sans précédent (85 mille exemplaires la premiére année). —
2. La vie liturgique, p. 87.

261



CHAPITRE XIX. — LE MISSEL.

avec tout le corps mystique du Christ au culte infimi
que Jésus son chef rend & son Pére et auquel, apres
|'initiation de cette vie, nous participerons a jamais
dans 1'éternité.

262



L=

— OUS avons vu comment la liturgie
nous fait rendre officiellement a la
Treés-Sainte Trinité par ]ésus et par
la Hiérarchie sacrée, c’est-a-dire
par les prétres unis a leurs évéques
et au Pape, dans toutes les paroisses
de I'univers rattachées aux Cathédrales et a Saint-
Pierre de Rome, le culte officiel d’adoration qui lui
est dii.

I_e saint Sacriice de la Messe, les Sacrements et la
sainte Ecriture sont les trésors confinés par Jésus a
son Eglise et celle-ci les utilise dans la liturgie pour
la gloire de 1'auguste Trinité et le profit de ses
enfants. Elle y joint, afin d’en faire mieux saisir
I'excellence, des Sacramentaux, c’est-a-dire des
prieres et des rites qu'elle adapte, au cours de
I’année, aux périodes liturgiques qu’elle célebre.

L’Eglise s’adresse a Dieu, 'unique Pére de qui
découle tcute paternité (Pater Noster), par I'inter-
médiaire du seul Grand-Prétre (per Christum Do-
minum nostrum), et sous la motion d’un unique
Esprit (unus Spiritus ), dans I'unité d’un seul corps
mystique que fait naitre un seul baptéme et que
nourrit un méme pain eucharistique. Et, en vertu du
sacerdoce méme de ]ésus auquel elle participe, la
hiérarchie catholique (une dans I’étendue : prétres,
évéques, Pape; paroisses, cathédrales, basiliques de
Rome) et apostolique (une dans le temps : Pape et

263



CONCLUSION.

évéques, successeurs de Pierre et des Apbtres) offre
\ . - e A
a la sainte Trinité, sur un méme autel (autel eucha-
ristique), une seule victime dans un Sacrifice qui est
celui de la Messe, reproduction de I’unique sacrifice
du Calvaire.

Et cette liturgie est une a travers tous les siécles,
car elle est figurée dans I'Ancien Testament, inau-

’ ’ \ .\ ~ .

gurée par Jésus a la derniere Cene et sur la Croix,
continuée, sur terre, par 1'Eglise et consommée au
Ciel par le Christ, notre perpétuel intercesseur
auquel s'unissent tous les Anges et tous les Saints.

*
* *

Il ne nous reste donc maintenant qu’a réaliser cet
idéal. A cette fin, nous terminons, en donnant les
principes essentiels qui peuvent servir de program-
me d’action a I'Apostolat liturgique.

APOSTOLAT LITURGIQUE.

. But : «Restaurer dans le Christ » la société
chrétienne, en la faisant :

1¢ Glorifier Dieu par I'exercice, digne et conscient,
du culte officiel qui lui est dd.

2" Se sanctifier elle-méme par la participation
active a la liturgie qui est, au dire de Pie X, « la

source premiére et indispensable du véritable esprit
chrétien ».

264

NS CLHNG



CONCLUSION.

11. MoYENS D’ACTION : Ceux qui travaillent a
I' Apostolat liturgique tacheront :

1° D’avoir comme objet dernier et constant de
leur culte les trois augustes Personnes de la sainte
Trinité, devant lesquelles ils se rappelleront que tous
les Saints, tous les Anges, Marie leur reine, et
I’humanité méme de Jésus sont abimés dans 1'ado-
ration.

2° D’adorer Dieu le Pére, principe de la sainte
Trinité, par la médiation de Jésus-Christ le Pontife
supréme (présent dans 1'Eucharistie) et sous la
motion de la grace de I’Esprit-Saint.

3° D’user, dans leurs prieres, de la médiation
sacerdotale de la hiérarchie catholique dont les
membres sont les ministres du culte officiel. Ils
aimeront donc de prier en union avec le Pape, leur
Evéque et spécialement avec leur pasteur. lls entou-
reront publiquement de signes de respect les repré-
sentants du clergé partout ou ils les rencontreront.

4° De fréquenter, s'ils le peuvent commodément,
leur église cathédrale ou paroissiale, pour y recevoir
le pain de la doctrine et le pain eucharistique de la
main de leur pasteur ou de ceux qui le remplacent.
Ils salueront respectueusement les temples ou Jésus
réside dans le saint Sacrement et travailleront & orner
1’église qui les a vus naitre i la vie divine. Le Diman-
che ils y assisteront, en régle générale, a la grand’
messe.

5° De faire du saint Sacrifice de la Messe le centre
de leur vie spirituelle en y assistant, si possible,

265



CONCLUSION.

guotidiennement, de fagon a unir leurs souffrances
de chaque journée a celles de Jésus sur le Calvaire.

6° De communier souvent et spécialement les
dimanches et jours de fétes; ils s'y prépareront, si
possible, comme le prétre, afin d'offrir d’abord a
Dieu le sang de Jésus qui nous réconcilie, puis d'en
recevoir le baiser de paix et les faveurs dans la
communion.

7° D’estimer toujours davantage les Sacrements
que I'Eglise met & la disposition de tous ses enfants
au cours de leur vie et de s'y préparer toujours d'une
fagon sérieuse et digne.

8° D’user fréquemment des Sacramentaux dont
I'Eglise fait usage dans son culte : I'eau, les cierges,
les cendres, les palmes, le Pater, le Confiteor, etc. lls
chercheront & approfondir toujours plus le sens des
cérémonies et des rites relatifs 4 la Messe et aux
Sacrements. LLes sermons et homélies leur seront
souvent utiles a cet effet.

9° D’assister a quelque partie de 1'Office canonial,
surtout aux Vépres et aux Complies du dimanche,
auxquelles ils chercheront & rendre leur antique
splendeur.

10° D’ordonner leur piété, méme leur piété privée,
— comme, par ex. leur méditation quotidienne —,
selon les anniversaires de la vie du Christ célébrés
par I'Eglise dans son calendrier, afin de se remplir,
au cours de l'année, de I'esprit de chaque Temps
liturgique : Avent, Noél, etc. lls méleront leur vie a
celle de I'Eglise dans son culte, célébrant avec elle
les Vigiles, les Octaves, les Rogations, les messes

266



L EION

OB ()]

CONCLUSION.

des féries du Caréme, les bénédictions de la Chan-
deleur, des Cendres, des Rameaux, etc.

11° D’observer, dans leur culte envers les Saints,
la hiérarchie établie par Pie X dans sa réforme du
Bréviaire et qui consiste a honorer, aprés la sainte
humanité de Jésus, la sainte Vierge, puis les saints
Anges, saint Jean-Baptiste, saint Joseph, les saints
Apbtres, etc.

12° De prendre, dans la mesure du possible, une
participation active aux prieres publiques de I'Eglise
par la récitation des textes liturgiques et spécialement
par le chant, surtout le chant grégorien qui est le
chant officiel de I’Eglise. lls s’y formeront dans les
écoles grégoriennes ou dans les maitrises que le
Motu proprio dit qu'on doit établir.

13° D’employer de préférence les formules de la
priecre de I'Eglise contenues dans le Bréviaire et
spécialement dans le Missel qui sera leur principal
livre de piété.

%k
% %

Ils iront ainsi par Jésus, avec Jésus et en Jésus et
son Eglise, dans I'Esprit-Saint, au Pére & qui soient
tout honneur et toute gloire & jamais.

%k
%k %k
III. REsuLTATS. Ils nous sont indiqués, peut-on
dire, dans les encourageantes paroles que sa sainteté
Benoit XV adressait aux organisateurs du Congrés
liturgique de 1'abbaye du Montserrat en Espagne en

juillet 1915 :

267



CONCLUSION.

« Répandre parmi les fidéles une connaissance
exacte de la liturgie; instiller dans leurs cceurs le goiit
sacré des formules, des rites, des chants par lesquels.
en union avec leur Mére commune, ils rendent leur
culte a Dieu; les attirer a une participation active des
saints mystéres et des fétes ecclésiastiques, doit
merveilleusement servir a rapprocher le peuple du
prétre, les ramener a I'Eglise, nourrir la piété, raf-
fermir la foi et perfectionner la vie. »

268



APPENDICE

APPLICATION
ET DISTRIBUTION DES MATIERES

CONTENUES DANS

LE CATECHISME DU CONCILE DE TRENTE

SELON LES EVANGILES DE TOUS LES DIMANCHES DE L’ANNEE
POUR LES PRONES ET LES INSTRUCTIONS FAMILIERES.

1" DIMANCHE DE L’AVENT.

Il y aura des signes dans le soleil, etc. S. Luc, 21. Du jugement géné-
ral.
Voyez l'article du symbole, il viendra juger, etc.

1I° DIMANCHE DE L'AVENT.

Jean ayant appris dans la prison, etc. S. Matth. 11. Du soin qu'on doit
avoir de s'instruire des vérités de la foi, et d'en instruire les autres.
Voyez l'introduction jusqu'au premier art. du symbole.

Dans les chaines, etc., ibid. Il faut confesser la foi de Jésus-Christ
publiquement et au péril de sa vie. Voyez le premier art. du sym-

bole.
111° DIMANCHE DE L°AVENT.

Jean avoua et ne nia point. S. Jean, 1. Obligation de dire la vérité sim-
plement. Du serment. Quand il est permis, etc. Voyez du second
commandement.

Pourquoi donc baptisez-vous, si vous n’étes pas le Christ? Des minis-
tres du sacrement de baptéme. De quoi dépend I'effet du sacrement.
Voyez du baptéme.

Je ne suis pas digne de délier, etc. De la préparation a recevoir le
sacrement de l'autel. Voyez de l’eucharistie.

269



N
P

&
[(J]

L P (OCINEAICE

(G

APPENDICE.

IV DIMANCHE DE L'AVENT.

L’an 13 de Tibére, la parole de Dieu se fit entendre a Jean, etc.
S. Luc, 3. De la vocation et de la mission nécessaires aux ministres
de I'Eglise. Voyez du sacrement de l'ordre.

Dans le désert. Des vertus et de la sainteté des prétres, de la chasteté,
ibid.

Jean préchait le baptéme de la pénitence. Disposition des adultes pour
recevoir le baptéme. Du baptéme.

Préparez les voies du Seigneur, etc. De la préparation a l'eucharistie.
Voyez de I'eucharistie, ou bien de l'observation des commandements
de Dieu. Voyez du décalogue en général.

NOEL.

Elle mit au monde son premier-né. S. Luc, 2. Expliquer simplement
la naissance de Jésus-Christ. Voyez I'art. du symbole, est né de la
Vierge Marie.

Au commencement (lait le Verbe. S. Jean, 1. De la génération éter-
nelle de Jésus-Christ, ibid.

Lt le Verbe s’est fait chair. Exposer le mystére de |'Incarnation. Ibid.

La gloire du Fi's unique du Pére. Comment Jésus-Christ est-il notre
frére?

Voyez |'explication de ces mots du pater: notre Pére.

DIMANCHE DANS L CCTAVE DE NOEL.

Un glaive percera votre dme. S. Luc, 2. Pourquoi Dieu n'exempte
pas ses enfants des maux de la vie. Voyez du baptéme. A qui
faut-il recourir alors. Voyez de la priére en général.

CIRCONCISICN.

Aprés que les huit jours furent passés. S. Luc, 2. De la vertu et des
effets des sacrements de la loi nouvelle. Voyez des sacrements en
général.

Son nom fut Jésus. Du nom de Jésus-Christ. Voyez le second article
du symbole.

EPIPHANIE.

Nous avons vu son {lcile en Orient. S. Matth., 2. Diflérence de la
sagesse chrétienne et de la philosophie. Voyez tom. |, introduction
et du symbole en général.

Ils se prostcrnérent en I'adorant. — De |'adoration qui est due a Dieu,

premier précepte du décalogue. De |'adoration due au saint Sacre-
ment. Voyez de |'eucharistie.

270



LE CATECHISME DU CONCILE DE TRENTE.

DIMANCHE DANS L OCTAVE DE L EPIPHANIE.

Selon la coutume du jour de féte. S. Luc., 3. Il leur était soumis, ibid.
Devoirs des enfants envers leurs parents. Voyez le quatriéme com-
mandement.

II' DIMANCHE APRES L’EPIPHANIE.

Il y eut des noces a Cana, etc. S. Jean, 2. Du sacrement du mariage.

Ce fut la le premier miracle de ]ésus-Christ. On pourra parler de la
transsubstantiation. et 'expliquer par des exemples pour instruire
les gens du peuple et les ignorants de ce mystére.

[1I° DIMANCHE APRES L’EPIPHANIE.

Voici qu'un lépreux venant, I'adorait. S. Matth., 8. La lépre est le
signe de 1'hérésie. Qui sont les hérétiques? Voyez le neuviéme art.
du symbole.

Allez, montrez-vous aux prétres. Du respect et de I'honneur dus aux
prétres. Voyez le quatriéeme commandement de Dieu.

Ou bien, du pouvoir de remettre les péchés dans |'Eglise. Voyez le
dixiéme art. du symbole.

IV DIMANCHE APRES L’EPIPHANIE.

Jésus étant monté dans une barque. S. Matth., 8. De la vraie Eglise.
Voyez le neuviéme art. du symbole.

Seigneur, sauvez-nous; nous périssons. De la nécessité de recourir aux
sacrements et a |'extréme-onction en danger de mort. Voyez du
sacrement de |'extréme-onction.

Quel est celui & qui obéissent les vents? etc. Soumission rendue a
Dieu par toutes les créatures et refusée par I'homme. Voyez I'expli-
cation de ces mots du pater: votre volonté soit faite. etc.

V¢ DIMANCHE APRES L’EPIPHANIE.

L’homme ennemi sema de l'ivraie. S. Matth., 13. Des bons et des
méchants,membres de 1'Eglise.— Neuviéme art. du symbole ; ou des
haines et des dissensions qui troublent la paix des enfants de Dieu,
et des tentations du démon. Voyez l'explication de ces mots: ne
nous induisez pas en tentation.

C’est I'ennemi qui a fait cela. De la haine du démon, et des tentations.
Voyez le méme endroit.

VI® DIMANCHE APRES L’EPIPHANIE.

Le royaume des cieux est semblable au grain de sénevé. S. Matth., 13.
De la foi, figurée par le grain de sénévé. — Sa nécessité., son

271

DL A\oley 4

NG Z9C N@ N9 HVIRLH\:

AR

AE

RN N\OR



FOCRITIOCR

APPENDICE.

excellence, moyens de la conserver. Voyez de la foi, au commen-
cement du symbole.
|

Jusqu'a ce que le fruit ait fermenté. De la communion des saints.
Neuviéme article du symbole.

DIMANCHE DE LA SEPTUAGESIME.

Le royaume des cieux est semblable & un pére de famille. S. Matth.,
20. Dieu est notre pére, le pére de la grande famille. Premier article
du symbole. Préface de 1'oraison dominicale.

ls regurent chacun un denier. De la vie éternelle, douzieme article du
symbole, ou 4 ces mots de |'oraison dominicale, que votre royaume
arrive.

Chacun un denier. Les récompenses, comme les chatiments, varient
selon le mérite, douziéme article du symbole.

DIMANCHE DE LA SEXAGESIME.

Celui qui séme sortit pour semer son champ. S. Luc, 8. De la parole
de Dieu. Voyez donnez-nous notre pain quotidien. Maniére de |'en-
tendre. Vovez 1'introduction.

l.e diable vint, etc. Des efforts et des attaques du démon. Voyez sur
ces paroles: ne nous induisez pas en tentation.

Les sollicitudes et les richesses, etc. Combien le désir des richesses est
contraire aux fruits de la parole divine dans nos cceurs. Sur ces
paroles: que votre volonté soit faite.

DIMANCHE DE LA QUINQUAGESIME

Il sera livré aux nations. S. Luc, 18. De la passion de Jésus-Christ,
motif de pénitence pour les chrétiens. Voyez art. quatrieme du
symbole.

Un aveugle était assis le long du chemin. Des miséres du genre hu-
main aprés le péché. Sur ces paroles: que votre volonté soit faite.

Jésus, fils de David, ayez pitié de moi. De la nécessité et de la ma-
niere de prier. Voyez de la priére en général.

Que voulez-vous que je vous fasse? Pourquoi Dieu veut-il qu'on le
prie? ibid.

MERCREDI DES CENDRES.

Lorsque vous jefinez, etc. S. Matth. 6. De la nécessité de la pénitence.
Voyez du sacrement de pénitence, de la satisfaction.

N’amassez pas des trésors sur la terre. De ceux qui cherchent & s'en-
richit. Voyez le septiéme commandement, et sur ces paroles: don-
nez-nous notre pain quotidien.

Faites-vous des trésors pour le ciel. De 1'auméne. Voyez le septitme
commandement, et sur ces paroles: pardonnez-nous nos offenses, a

la fin.

272



/]

LE CATECHISME DU CONCILE DE TRENTE.

I DIMANCHE DU CAREME.

Pour étre tenté par lc diable. S. Matth., 4. Des tentations, voyez sur
ces paroles: ne nous induisez pas en tentation.

L’homme ne vit pas sculement de pain. Du pain spirituel. Sur ces
mots: donnez-nous notre pain.

Dicu a chargé ses anges de prendre soin de vous. Des anges gardiens.
Voyez sur ces paroles: notre Pére qui étes aux cieux.

Vous adorez le Seigneur, ete. De 1'adoration par la foi, |'espérance et
la charité. Voyez le premier commandement.

1I° DIMANCHE DU CAREME.

Jésus prit avec lui Pierre, etc. Quel est le temps ol les hommes sont
le mieux disposés pour méditer les saintes vérités. Voyez de la
priere en général.

Il est bon d’étre ici. De la vie éternelle, douziéme article du symbole.

Celui-ci est mon fils bien-aimé. De la génération éternelle de Jésus-
Christ, douziéme article du symbole.

Ayez pitié de moi, etc. Qualités de la priére, la foi et la constance.
Voyez priére en général.

Ma fille est tourmentée du démon. Soin des parents pour leurs
enfants, quatrieme commandement.

Renvoyez-la, parce qu’elle est aprés nous. Du pouvoir et de l'interces-
sion des saints, premier commandement.

11I° DIMANCHE DU CAREME.

Jésus chassa un démon qui était muet. S. Luc, |1. De la confession,
dont le démon cherche a éloigner les fideles.

Tout royaume divisé contre lui-méme, etc. L'Eglise est le royaume
de Dieu. Voyez ces paroles : que votre régne arrive; mais ce roy-
aume doit &re un. Voyez de I'unité de 1'Eglise. neuviéme article
du symbole.

Je retournerai en ma maison. De la rechute dans le péché, et ce qu'il
faut faire apres la confession. Voyez de la confession.

Alors il prend sept esprits plus méchants. Voyez sur les tentations
et le démon qui en est l'auteur, ces paroles : ne nous induisez
pas, etc.

Heureuses les entrailles, etc. De la sainte Vierge, troisiéme article
du symbole.

IV* DIMANCHE DU CAREME.

Ot pourrons-nous trouver assez de pains? S. Jean, 6. Expliquez ces
paroles : donnez-nous notre pain, ou bien parlez de la communion.

Il disait cela pour le tenter. Comment Dieu tente les hommes. Sur
ces parcles : ne nous induisez pas, etc.

273



APPENDICE.

Il fit distribuer, etc. C'est par ses apdtres et leurs successeurs, comme
par les anciens prophétes, que la parole de Dieu est annoncée.
Voyez |'introduction

Celui-ct est un prophéte. De I'action de grice. Voyez de la priére
en général.

DIMANCHE DE LA PASSION.

Qui me convaincra de péché? S. Jean, 8. Des causes de la passion de
Jésus-Christ, nos péchés et non les siens. Voyez le quatriéme arti-
cle du symbole.

Si je vous dis la vérité. Du mensonge, huitiéme commandement.

Celui qui est de Dieu, écoute sa parole. De la parole de Dieu. Voyez
I'introduction et 'explication de ces paroles : donnez-nous notre
pain.

N’avons-nous pas raison de dire que vous étes un Samaritain? Du
pardon des injures. Voyez ces paroles : pardonnez-nous. etc.

] honore mon pére, mais vous me déshonorez. De ceux qui corrom-
pent la parole de Dieu. Voyez le second commandement.

Ils voulurent le lapider. Temps et maniére de la mort de Jésus-Christ,
quatriéme art. du symbole.

DIMANCHE DES RAMEAUX.

nous plein de douceur. De la communion.

Voici que votre Roi vient
la communion. Communion des enfants.

a
Obligation, dispositions &

VENDREDI SAINT.

La passion de Jésus-Christ, quatriéme article du symbole. De 1'amour
infini de Dieu pour les hommes qu'il a rachetés par la mort de
son fils. Voyez ces mots : notre Pére, qui étes aux cieux.

Chute du premier homme, miséres qui en ont été la suite, deuxiéme
art. du symbole.

Que Jésus-Christ est la porte du ciel, deuxiéme article du symbole.

PAQUES.

Il est ressuscité; il n’est plus ici. S. Marc, dernier chap. Voyez l'art.
duv symbole : il est ressuscité des morts, etc.

LUNDI DE PAQUES.

Deux des disciples de Jésus-Christ allérent, etc. S. Luc, 24. On pourra
parler encore de la résurrection.

Il a fallu que le Christ souffrit. Des causes qui ont rendu nécessaire
la résurrection du Sauveur. Voyez le cinquiéme article du symbole,
que les fideles, A l'exemple de Jésus-Christ, doivent travailler a
gagner le ciel. Voyez sur ces paroles : que votre royaume arrive.
dDes avantages de la tribulation. Voyez sur celles-ci : Délivrez-nous

u mal.

274



LE CATECHISME DU CONCILE DE TRENTE.

MARDI DE PAQUES.

Jésus se présenta au milieu de ses disciples. S. Luc. 24. Qualités des
corps glorieux ; onziéme article du symbole.

La paix soit avec vous. De la paix qui est dans le royaume de Dieu.
Voyez ces paroles : que votre régne arrive.

Précher en son nom la pénitence et la rémission des péchés. De la
rémission des péchés, dixieéme article du symbole.

1°" DIMANCHE APRES PAQUES.

Ce jour-ld, comme il était tard. S. Jean, 24. De la résurrection de
Jésus-Christ, modéle de la nétre. Voyez le cinquiéme article du
symbole.

Les péchés seront remis. Rémission des péchés par le pouvoir des
clefs confié & I'Eglise, dixie¢me article du symbole.

Mettez le doigt dans, etc. Des corps aprés la résurrection, etc., onzié-
me article du symbole.

11" DIMANCHE APRES PAQUES.

Je suis le bon pasteur. S. Jean, 10. Devoirs des pasteurs et des fidéles,
quatrieme commandement de Dieu.

Le mercenaire, celui qui n’est point pasteur. Voyez sur le sacrement
de I'ordre, qui est le pasteur et qui est le mercenaire.

Il n’y aura qu’un troupeau et un pasteur. De 'unité de 'Eglise, neu-
vieme article du symbole. De la primauté du pape, ibid.

111 DIMANCHE APRES PAQUES.

Encore un peu, et vous ne me verrez plus. S. Jean, 16. Les peines
passagéres de la vie, supportées pour Jésus-Christ, seront récom-
pensées par le bonheur éternel. Voyez de la vie éternelle, dou-
ziéme article du symbole.

Vous serez tristes, mais le monde se réjouira. Pourquoi le démon
attaque plutdt les bons que les méchants. Voyez sur ces paroles :
ne nous induisez point en tentation.

Votre deuil se convertira en joie. L'espérance des biens futurs fait
supporter les choses contraires de la vie, onziéme et douziéme arti-
cles du symbole. Pourquoi Dieu permet I'affliction des gens de
bien? sur ces paroles : ne nous induisez point en tentation.

1V® DIMANCHE. APRES PAQUES.

Si je ne m en vais pas, le Paraclet ne viendra pas. S. Jean, 16. Du
St.-Esprit, de ses dons admirables, huitieme article du symbole.

1l reprendra le monde de péché. C'est le St.-Esprit qui inspire les
remords et la contiition. Voyez ce qui est dit de la contrition, sacre-
ment de pénitence.

275



[\

APPENDICE.

Si vous demandez quelque chose a mon Pére. S. Jean, 16. De la
priere par Jésus-Christ. Voyez de la priére en général, qualités de
la priére.

ASCENSION.

Il a été élevé dans le ciel, et il est assis a la droite, etc. S. Mare, 16.
Voyez le sixiéme article du symbole.

DIMANCHE DANS L’OCTAVE DE L’ASCENSION.

Quand sera venu I'Espiit qui procéde du Pére. S. Jean, 15. De la
procession du Saint-Esprit, huitiéme article du symbole.

Le temps est venu ot celui qui vous tuera, etc. Du cinquiéme com-
mandemant de Dieu.

Il croira obéir & Dieu. Que les maux de la vie sont un effet de la
bonté divine envers nous. Voyez sur ces paroles du Pater : déli-
vrez-nous du mal.

PENTECOTE.

St quelqu'un m'aime, il gardera ma parole. S. Jean, 14. Des com-
mandements de Dieu, et la fidélité a les observer. Voyez du déca-
logue en général, ou bien du sacrement de confirmation.

LUNDI DE LA PENTECOTE.

Dieu a tant aimé le monde, etc. S. Jean, 3. De la bonté de Dieu
envers les hommes, dans la création et le gouvernement du monde,
et surtout dans la rédemption. Voyez sur ces mots : Notre Pére
qui éles aux cieux.

Afin que celui qui croit en lui ne périsse point. Comment la foi en
Jésus-Christ a-t-elle toujours été nécessaire? Voyez le deuxiéme
article du symbole.

Celui qui croit en Jésus-Christ n'est pas jugé. Qu'est-ce que la foi?
Voyez au commencement du symbole de la foi.

Parce qu’il ne croit point au nom de son Fils unique. Comment Jésus-
Christ est-il Fils unique du Pére? Voyez le deuxiéme article du
symbole ; et en méme temps comment a-t-il des fréres? Voyez sur
ces mots : notre Pére, vers la fin.

MARDI DE LA PENTECOTF..

Celui qui n'entre pas par la porte. S. Jean, 10. De la hiérarchie ecclé-
siastique. Voyez le sacrement de l'ordre.

Ses brebis entendent sa voix. Obéissance due aux pasteurs de 1'église,
quatriéme commandement.

Elles ne suivent pas I'étranger. Des hérétiques, introduction et neu-
vieme article du symbole.

276



e e

TN S 4

b 4

¢ wry v

-

wore

LE CATECHISME DU CONCILE DE TRENTE.

FETE DE LA TRES-SAINTE TRINITE.

Tout pouvoir m'a été donné. S. Matth., 28. Du royaume et du pou-
voir de _]ésus-Chrisl. Voyez le dixi¢me article du symbole, des sacre-
ments en général, et ces paroles du Pater : que votre régne arrive.

Baptiscz-les, etc. Du baptéme, sa nécessité.

Au nom du Pére, etc. Du mystére de la trés-sainte Trinité, premier
article du symbole.

Enseignez-leur & garder, etc. De 'obligation et des moyens d'obser-
ver la loi de Dieu. Voyez des commandements de Dieu en général.

DIMANCHE DE LA TRES-SAINTE TRINITE.

Soyez miséricordieux comme votre Pére, etc. S. Luc, 6. Voyez 'ex-
plication de ces paroles : pardonnez-nous nos offenses, comme nous
pardonnons, etc.

Donnez, et I'on vous donnera. De 1'obligation de secourir le prochain.
Voyez ces paroles : donnez-nous notre pain, etc.

Si 'on ne renaitt point, etc. S. Jean, 3. Voyez du baptéme, sa néces-
sité. ses effets.

FETE-DIEU.

Ma chair est une vraie nourriture. S. Jean, 6. Voyez du sacrement de
I'eucharistie.

1I' DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Un homme fit un grand festin. S. l.uc, 14. Du bonheur éternel qui
nous sera donné a la fin de la vie. Voyez le douzieme article du
symbole, et ces paroles de l'oraison dominicale : que votre royaume
arrive, ou bien du sacrement de l'autel.

Il se mirent & s’excuser. Des passions déréglées et de la misére de
I'homme qui refuse son bien. Voyez les neuvieme et dixiéme com-
mandements, et ces mots : que votre volonté soit faite.

. s . . . oL

J’ai acheté une maison. Des orgueilleux et ambitieux. Voyez § vii, de
la priére en généial.

J'ai acheté cing paires de beeufs, etc. Des avares, septiéme comman-
dement.

g ] PR

J'ai épousé une femme. Contre la volupté, sixitme commandement.

Un homme riche était vétu de pourpre. S. Luc, 16. Nous devons nous
contenter du nécessaire. Voyez ces paroles : donnez-nous notre
pain.

Il fut enseveli dans I'enfer. Des chatiments du péché dans l'autre vie.

Il fut porté par les anges dans le sein d'Abraham. Voyez sur cet arti-
cle du symbole, il est descendu aux enfers.

277



(/]

w

6}

FOCNTOCNTOCR

APPENDICE.

1II* DIMANCHE APRES LA PENTECOTE..

Il y aura plus de joie dans le ciel, etc. S. Luc, 15. Motifs de conver-
sion et de pénitence. Voyez de la contrition, et sur ces mots : par-
dznnez-nous nos offenses.

IV" DIMANCHE. APRES LA PENTECOTE.

La multitude se pressait autour de Jesus, etc. S. Lue, 5. De la parole
de Dieu, introduction, et troisieme commandement de Dieu.

Jésus étant monté dans la barque de Pierre. Du chef de 1'Eglise, neu-
viéme article du symbole.

Eloignez-vous de moi, Seigneur. Des dispositions nécessaires a la
communion.

V® DIMANCHE. APRES LA PENTECOTE.

Vous avez appris qu'il a été dit aux anciens, etc. Voyez sur le sixié-
me commandement.

VI' DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

J’ai pitié de cette multitude, etc. S. Marc, 8. De la Providence pater-
nelle de Dieu envers nous. Voyez sur ces paroles : nctre Pére qui
étes aux cieux.

Si je les renvoie & jeun, ils manqueront en chemin. L'homme ne peut
rien d'agréable & Dieu, sans son secours. Voyez sur ces mots : Que
votre volonté se fasse, etc.

VII® DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Prenez gmde aux faux prophéles. S. Matth.. 7. Des hérétiques, neu-
viéme article du symbole.

Il sera jeté au feu. Du feu et des tourments de I'enfer. Voyez sur cet
article du symbole, il viendra juger, etc.

Mais c’est celui qui fait la volonté de mon Pére. De la volonté de
Dieu, troisiéme demande du Pater.

VIII" DIMANCHE. APRES LA PENTECOTE.

Rendez raison de votre administration. S. Luc, 16. Du compte a ren-
dre a Dieu au sortir de la vie, septiéme article du symbole.

Faites-vous des amis, etc. De 1'aumdne, quatritme et cinquiéme
demandes du Pater, ou bien de l'invocation des saints, premier
commandement de Dieu.

278



LE CATECHISME DU CONCILE DE TRENTE.

IX® DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Jésus pleura sur elle. S. Luc, 29. De la contrition des péchés.

St tu avais connu, etc. Notre plus grande misére est de ne pas con-
naitre nos miséres. Voyez sur ces paroles : que votre volonté soit
faite.

Des jours viendront contre vous, et vos ennemis vous environneront,
etc. De I'abus des bienfaits de Dieu. Voyez ne nous laissez pas
succomber a la tentation.

X® DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Il disait en lui-méme. S. Luc, 18. Les qualités de la priere. Voyez de
la priére en général.

Seigneur, soyez-moi propice. Pénitence, humilité, sincérité dans la
priére, ibid.

Celui qui s'éléve, sera abaissé, etc. De 1"humilité de Jésus-Christ, con-
damnation de notre orgueil, deuxiéme et troisieme articles du sym-

bole.
XI* DIMANCHE. APRES LA PENTECOTE.

Il le priait de lui imposer les mains. S. Marc, 7. Nous pouvons et nous
devons prier pour les autres, comment et pourquoi? Voyez de la
priére en général.

Il mit les doigts dans ses oreilles. Des cérémonies du baptéme, et de
leur signification.

Regardant au ciel, il poussa un soupir. Des maux qu'entraine le
péché. Voyez l'explication de ces mots : notre Pére qui étes aux
cieux.

XII' DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Vous aimerez le Seigneur, etc. S. Luc, 10. Voyez les préliminaires du
décalogue et le premier commandement.

Un homme descendit de Jérusalem & Jéricho. De la misére de 1'hom-
me aprés le péché. Voyez le deuxiéme art. du symbole, et ces paro-
les du Pater : délivrez-nous du mal.

Le Samaritain répandit de I’ huile et du vin, etc. Des sacrements con-
sidérés comme remédes de nos maux spirituels. Voyez des sacre-
ments en général.

Prenez-en soin. Le genre humain, I'Eglise confiée par Jésus-Christ a
un seul homme, neuviéme article du symbole.

Lequel vous pardit avoir été le prochain, etc. Qui est notre prochain.
Voyez le huitiéme commandement, § 1 et suivants.

XIII* DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Jésus notre Maitre, ayez pitié de nous. S. Lue, 17. Du saint nom de
Jésus, deuxiéme article du symbole.
Allez et montrez-vous aux prétres. De la confession et de la contrition.

279



APPENDICE.

X1V® DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Ne soyez point inquiets, etc. S. Matth,, 6. Voyez les suites funestes
des mauvais désirs neuviéme et dixiéme commandements.

Votre pére sait que vous avez besoin de ces choses. Dieu veut que
nous lui demandions nos besoins dans la priére. Voyez de la priére
en général.

Cherchez d’abord le royaume de Dieu. Maniére de prier, seconde
demande du Pater.

Tout le reste vous sera donné par surcroit. Comment il faut deman-
der les choses temporelles. Voyez : donnez-nous notre pain, etc.

XV® DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Celui qui était mort, se releva. S. Luc, 7. De la résurrection de la
chair, onziéme art. du symbole.

XVI* DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Est-il permis de guérir le jour du sabbat? S. Luc, 14. Sanctification
des dimanches, troisitme commandement.

Lorsque vous aurez été invités, etc. De I'humilité chrétienne, cinquie-
me commandement de Dieu.

XVII° DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Vous aimerez le Seigneur, etc. Voyez |'évangile du douzi¢me diman-
che.

Que vous semble-t-il du Christ? De Jésus-Christ, deuxiéme article du
symbole.

XVII° DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Jésus voyant leur foi. S. Matth., 9. On pourra parler du baptéme qui
justifie les enfants par la foi de leurs parents et de I'Eglise.

Vos péchés vous sont remis. Du pouvoir de remettre les péchés,
dixieme article du symbole, et sacrement de pénitence.

Il blasphéme. Du blasphéme, deuxiéme commandement de Dieu.

XIX® DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Un homme fit des noces & son fils. S. Matth., 22. Sur le sacrement de
mariage.

lls les insultérent et les firent périr. De la médisance, du blame, des
injures. Voyez le cinquiéme commandement de Dieu.

Jetez-le dans les ténébres extérieures. Sentence et chatiment des

280



L EIOLEIGNL OGN GIaN

CVNFR6EN

LE CATECHISME DU CONCILE DE TRENTE.

XX DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Il y avait un prince dont le fils était malade. S. Jean, 4. Des miséres
de I'homme, sur ces paroles : donnez-nous notre pain, et sur celles-
ci 1 délivrez-nous du mal.

XXI° DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Rendez ce que vous devez. S. Matth., 18. De la restitution, néces-
saire pour celui qui a fait tort au prochain, septitme commande-
ment de Dieu.

Si vous ne remettez au prochain les dettes envers vous. Expliquez
cette demande du Pater : pardonnez-nous, etc.

XXII* DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Maitre, nous savons que vous étes véridique. De la flatterie, du men-
songe, huitiéme commandement de Dieu.

Rendez & César, etc. Devoirs envers les princes et tous les supérieurs,
quatriéme commandement de Dieu.

XXIII* DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Un prince s’approcha, et I'adora en disant : etc. S. Matth., 9. Qu'il
faut recourir & Dieu dans les maladies. Voyez ces paroles : délivrez-
nous du mal.

Ma fille est morte. De la mort et des fins derniéres. Voyez les septié-
me et douxiéme art. du symbole, et le sacrement de 1'extréme-
onction.

Si je touche seulement le bord de son vétement. Du culte des saints
et de leurs reliques, premier commandement de Dieu.

Jésus étant venu dans la maison d'un prince, etc. Du soulagement
des morts par le saint sacrifice de la messe et de la priére. Voyez
du sacrifice de la messe (eucharistie), et de la priére en général.

XXIV* DIMANCHE APRES LA PENTECOTE.

Lorsque vous verrez I'abomination, etc. S. Matth., 14. Des signes pré-
curseurs du jugement dernier, septieme article du symbole.

Fuyez, afin que votre fuite n’arrive pas, etc. Que 1'on peut demander
et comment il faut demander & Dieu les choses temporelles, sur
ces paroles : donnez-nous notre pain.

Mais ces jours seront abrégés & une cause des élus. De la puissance
du démon pour tenter les hommes, sur ces paroles : ne nous indui-
sez pas.

LAUS DEO !

281

A



IMPRIMERIE L'ART GRAPHIQUE
E. HEUVELMANS -
QUAI AUX TILLEULS, 3, GAND

BELGIQUE









ACHETEZ LE

MISSEL DES JEUNES

Petit Dominical — Environ 700 pages

par P'auteur du Missel Quotidien et 1/ cspéral
200 gravures de R. DE CRAMER.

Le MiSSEL DES JEUNES est un livre de vulgarisation liturgique. Com-
posé & la demande des Boy-Scouts qui voulaient un livre relativement
complet, mais trés portatif, il donne, pour ies Dimanches et jours
des Fétes,des extraits en frangais des textes mémes du MISSEL quo-
TIDIEN et VESPERAL.

L'Ordinzire de la Masse, (avec texte de la messe du saint Sacre-
ment) les Vépres et les Complies du Dimanche, les Litanies des
Rogations, la Liturgic des Défunts et les Saluis sont en frangais et cn
latin, car ces priéres sont d'un usage fréquent.

Le Commun des Saints peimet, si l'on s'aide d’une Cartabelle,
d'utiliser le Missel des Jeunes presque tous les jours de 1'année,

La Messe de Requiem, les Hymnes dcs Vépres, quelques messes
du Kyriale, quelques Motets et Cantiques sont en notation moderne
pour permettre a la foule de prendre une part active aux offices
auxquels elle assiste.

Le Propre Dominical de France, de Belgique, du Grand-Duché de
Luxembourg et de Toulouse, le Rituel des sept Sacrements, la Céré-
monie de la Communion solennelle, la Bénédiction dcs saints Huiles,
des Fonts Baptismaux et de I'Eau bénite, I'ltinerarium, les Priéres
avant et aprés le repas, queiques Cantigues frangais et la Coupe des
ornements liturgiques terminent ce livre.

———— e

4 Tranche Tranche | Tr.
Tyges do roliures du M. des ). | Trevee® | Tiires® | Trorouse

Fr! Frs Fr5

Toile noire, 2 signets ............ 7.00 8.00 —_
e 15.00 - 16.00
(avec critage doré et frappe or) .. — - 17.00

Prix spéciaux ¢ I) en papier indien avec filets rouges;
pour M. des J. ) 2) en papier fort de Hollande pour enluminure.

ABBAYE DE SAINT-ANDRE PAR LOPHEM.




ABONNFEZ-VOUS au

Bulletin Paroissial Liturgique
édit¢ nar les Péres Bénédictins de Saint-André.
4e Annéd. — Hebdomadaire illustré, 420 p. par an.
Drauis Janvier 1922, quatre suppléments
I 1. Cours illustré de liturgie pratique.
En V2. Méditations liturgiques illustréas.
supplemer. , 3. Glanes liturgiques et historiques.
4. Calendrier illustré.

Abonnement : - ELGIQUE irs 10.—~ UNION POST. fr. 12.—~

ACHETEZ LES

IMAGES LITURGIOGES do I'ABRAYE do St-ABDRE

Pochettes de 12 images (5x 8): 1 Franc

Serie A (Largeur). (Hauteur). (Largeur).
1. Le bon Semeur, 5. Toussa:nt. 9. N.-D. 7 Douleur
2. Jésus en croix. 6. S. Michel. 10. Ste Rosaire.
3. Le bon Pasteur. 7. S. Jean-Baptiste. 11. Anges gardiens.
4. La Sainte Messe. 8. SS. Pierre et Paul. 12. S. Jean I'Evang.

Série B (en largeur).
13, L'Immaculée. 17. Paques. 21, La Féte-Dieu.

14. L'Annonciation. 18. L'Ascension. 22, Le Sacré-Ceeur.

15. La Nativite. 19. La Pentecéte. 23, L'Assomption,

16. L’Epiphanie. 20. La Sainte Trinité. 24. Saint Joseph.
Séric C (en largeur).

25. S. Auguslin. 29, S, Norbert. 33, Ste Thérese.

26. S. Benoif. 30. S. Dominique. 34. S. Vincent de Paul.

27. Ste Scholastique. 31, S, Frang. d'Assise. 35. S. Alphonse.

28. S, Bernard. 32, S. Ignace. 36, S. J.-B. de la Salle

IMAGES SEPIA (7x11.5)
Unité : frs 015 —~ la douzaine : frs 1.50 — le cent: frs 12,—~

SUJETS : Communion de a Sainte Vierge. — Ordination. — Saint Jean. — Sainte Jeanne
d'Arc. — Apparition & Sainte Marguerile-Marie et les sujets indiqués ci-dessus aux
numéros 6, 7, 8, 12, 13, 14, 15, 19, 20, 21, 22, 24,

Demander le catalogue spécial des Images liturgiques.

o2 |mages du Sacré-Ceur de Jasus, prétre et victime =

Riche trichromie (37 x 21) : frs 2.— La m2me en sépia : frs 1.50

IMAGE oe .a NATIVITE oe NOTRE-SEIGNEUR

par René De Cramer. ~ Trés riche gravure en tons ivoire et sépia.
Un exemplaire : 10 frs. Deux exemplaires : 17.50 frs.




	1
	4
	PAGES
	p. 11
	p. 83
	p. 94
	p. 113
	p. 116 - Vitamines
	p. 130


