
SES PRINCIPES 
F O O T A M E N H Û X 

luiggu'u.uiumuioioioiuooiooi 
M'^FVISL IL AIRIKMSI 'IF T-ION • DE 
L ' W L < « : I I R A S R I T G RENE DE 
iQiooo oir>,o oioio p o o i o 00,01 CRAMER 

F D O M G A S F A R W 

J L E F E B V R E O . S . B I 
P R I E U R DU 
MONASTÈRE 
DE ST-ANDRÉ 

2me ÉDITION - 5™ MiLL; 

" Lifurgio esl U meil leur» introduction 
à l ' intelligence de la liturgie. „ 

P. DCNCŒUR (S. J.ï 



A C H E T E Z LE 

Missel Quotidien et Vespéral 
qui contient dans ses 2124 pages : 

1. Le texte intégral avec traduction par Dom Gaspar LEFEBVRE, 
prieur de l'Abbaye de St-André, de toutes les messes du calen-
drier de l'Eglise universelle et des Vêpres des Dimanches et des 
jours de Fêtes. 

2. L'explication, par le même, des huit Temps liturgiques, de chaque 
Dimanche, de toutes les fêtes de N.-S., de la T.-S. Vierge et des 
Saints de chaque jour de l'année ainsi que de quelques Sacre-
ments. 

3. Deux cents illustrations de René DE CRAMER. 
4. Les Hymnes et Séquences de l'année, ainsi que divers Motets pour 

les Saints; le tout en notation moderne par M. l'abbé VANDEV/ALLE. 
5. Les références des Ecritures Saintes ou de la Tradition, permettant 

de recourir aux sources où les textes ont été puisés par la S. Eglise. 
6. La mention des Stations romaines (avec plan de Rome) ainsi que 

leurs indulgences, Fériés du Carême et de Quatre-Temps com-
prises. 

7. Des planches ou cartes avec quantité de renseignements sur le 
symbolisme et l'iconographie liturgiques. 

8. Les messes des Défunts avec chant de la Messe et de l'Absoute, 
les Messes votives, les Sacrements de Pénitence et de Mariage. 

9. Douze messes du Kyria'e (sur les 18 de l'édition Vaticane) en 
notation moderne. 

10. La bénédiction du saint Sacrement, le Chemin de Croix, de nom-
breuses prières, etc. 

On a bien voulu appeler le Missel Quotidien et Vespéral : « Le 
Missel des Missels. — Une petite merveille. — Une "mine précieuse. 
— Un excellent manuel. — Un livre qui étonne et est un vrai coup 
de maître. — Le chef-d'œuvre du genre. — Le plus parfait paroissien 
qui ait paru jusqu'ici. — Une petite encyclopédie liturgique. — Un 
ami et un compagnon pour la vie. » etc. Tous aimeront donc à le 
posséder. 

ABBAYE DE SAINT- ANDRÉ PAR LOPHEM. 





• 

• 



U)U!UtUtU'WW:UiU!UI(JUiUIU!UIUWIWOIUIUUUUiUOIOUIOIUiyiU 

I W H R A H 

D O M G A S P A R 

I) L E F E B V R E , O . S . B 

NFINRUTTIN LLUSTRA' 
înnn'ifn'nl IUIUigiMMMMlOIQMIMIQIO!OiOM:Ç>l TAVAYt'%'^ UlirUUUUU t.* '̂ af-xxx'Kï x « .3 TION a DE , , , , , , , „ JBAYE DE SÎANDREI _ 
>BlB'H'alBlB'BI P A R L O P H E M L E z - B R U G E S l K < ^ t S » » P 
ubnjuuuui oiwowoioiowiowoioionowioi C R A M ER 

% 

% % 

% 
I % 



D u M Ê M E A U T E U R 

MISSEL QUOTID IEN ET VESPÉRAL, latin-français 
commenté et illustré, 2124 pages (85= mille). 

1 En 13 fascicules brochés, recouverts de papier 
1. , bristol 

f Couverture porte fascicules en pegamoïd 
2. En un volume à partir de 

M I S S E L DES J E U N E S , petit dominical et rituel, 704 pp. 
(27* mille), relié, à partir de . 

L a M e s s e d i a l o g u é e (23= mille) 64 pages, couv. bristol 
100 ex. fr. 0.45 — 500 ex. fr. 0.40 l'exemplaire. 

La Grammaire du latin l i turgique : 
1« fasc. : Les noms . . . . . I 
2= fasc. : Les adjectifs. 
3= fasc. : Les pronoms et les mots invariables ^ 
4= fasc. : Les verbes . . . . 

P r o n o n c i a t i o n r o m a i n e d u l a t i n (tableau) . 
Tab leau du Cyc le l i t u rg i que (2 planches in-folio) 

à fixer aux murs des classes . . . . 
Le cyc le t e m p o r a l et sanctora l (avec planches). 
Mois de Marie mis en rapport avec la l iturgie 
La messe du St-Sacrement et la Communion 
Nos obl igat ions envers notre cathédrale 
La Vierge de Mai . . . . 
Planche des d o n s d u S t -Esp r i t (Pentecôte 
La méditat ion l i turgique 
Le catéchisme l i turgique . 
La méthode de sainteté de l 'Eg l ise. 
La paroisse et le paroissien 
Le temps de l'Avent . . . . 
Notre vie spir i tuel le pendant l 'Avent 
L 'Epiphanie 

fr. 
fr. 
fr. 

fr. 

fr. 

16.00 
3.00 

23.00 

7.00 

0.50 

fr. 4.00 

fr. 0.15 

fr. 
fr. 
fr. 
fr. 
fr. 
fr. 
fr. 
fr. 
fr. 
fr. 
fr. 
fr. 
fr. 
fr. 

5.00 
0.50 
2.00 
0.50 
0.50 
0.15 
0.20 
0.80 
0.75 
0.50 
0.40 
0.60 
0.65 
0.65 

IV 



Dédié à leurs Eminences 

le CARDINAL MERCIER 

Archevêque de Malines (1906) 

et 

le CARDINAL DUBOIS 

Archevêque de Paris (1920) 

qui contribuent si puissamment à 

développer l'esprit liturgique en 

Belgique et en France. 

V 



VI 



1 
T A B L E D E S M A T I E R E S 

Pages 

LETTRE-PRÉFACE i x 

AVANT-PROPOS : Vers la liturgie 1 

CHAP. 1. Le Culte officiel d'adoration 6 
CHAP, II. La sainte Trinité 22 
CHAP. III. A u Père par le Fils dans l'Esprit-Saint. 33 
CHAP. IV Par l'Eglise à Dieu 40 
CHAP. V . L'esprit diocésain et paroissial 53 
CHAP. VI . Le saint Sacrifice de la Messe 65 
CHAP. VII. La sainte Communion 78 
CHAP. VIII. Les Sacrements 93 
CHAP. IX. Les Sacramentaux 105 
CHAP. X . L'Off ice divin 118 
CHAP. XI . Le Cycle du Christ 131 
CHAP. XII. Le Cycle de Marie 146 
CHAP. XIII. Le Cycle des Anges 157 
CHAP. X I V . Le Cycle des Saints 1 72 
CHAP. X V . La Méditation liturgique 182 

CHAP. X V I . Le Catéchisme liturgique 2 0 9 

CHAP. XVII . La Musique sacrée et le latin 224 
CHAP. XVIII .La Liturgie et la sociologie 242 
CHAP. X I X . Le Missel 253 
CONCLUSION : Programme d'apostolat liturgique . . . 263 
APPENDICE : Application et distribution des matières 

contenues dans le Catéchisme du 
Concile de Trente 269 

Vil 



g 
| L E T T R E - P R E F A C E 

DE SA GRANDEUR MONSEIGNEUR VAN CALOEN 

ÉVÊQUE DE PHOCÉE, A L'AUTEUR. 

V I L L A S . BENOÎT, CAP D'ANTIBES. 

Le 15 Octobre 1920. 

Mon Très Révérend Père, 

Fous me faites le plaisir et l'honneur de me passer 
les épreuves de a Liturgia ». Ces doctes pages, je 
viens de les savourer, avant le public, avec l'avidité 
qu'excite un mets, déjà connu et aimé, il est vrai, 
mais nouvellement accommodé avec un art parfait et 
mis à la disposition de tous. 

Ce qui me surprend, cher et révérend Père, c'est 
que Vous m'ayez choisi, moi vieux serviteur déjà usé 
et impuissant, de préférence à tant de jeunes et 
valeureux liturgistes, pour présenter ce plat du jour 
aux nombreux convives du banquet liturgique. 

Vous me dites bien, comme excuse, que j'aime la 

VIII 



LETTRE-PRÉFACE. 

liturgie et que je l'apprécie à sa juste valeur; que je 
la considère comme une base très solide de la vie 
chrétienne, comme une source féconde de vie inté-
rieure et d'esprit d'oraison, comme un sûr moyen 
de maintenir nos âmes à l'unisson de celle de 
l'Eglise; vous allez jusqu'à dire que j'ai été l'un des 
initiateurs en Belgique du mouvement liturgique 
actuel, par la publication du Missel des Fidèles en 
1882, et par mon mémoire sur la Communion des 
fidèles pendant la Messe, présenté au Congrès 
Eucharistique de Liège en 1889. 

Fort bien. Mais, combien imparfaits étaient ces 
premiers essais! Ils s'appuyaient, d'ailleurs, sur les 
mémorables travaux de Dom Guéranger, et n'avaient 
d'autre signification que celle d'un coup de trom-
pette, ouvrant la voie à de véritables et bons pion-
niers de la liturgie, dont vous êtes le type accompli. 

Et, combien d'années se sont écoulées depuis ce 
temps ! 

Après que, durant un demi-siècle, l'obéissance 
religieuse m'a fait appliquer tous mes efforts, à 
l'éducation de la jeunesse d'abord, puis aux affaires 
de la curie romaine, plus tard à l'administration 
monastique dans les régions d'outre-mer, et pour 
finir, enfin, à /'évangélisation des sauvages dans les 
forêts vierges de l Amazonie, — vivant tout ce temps 
sevré de la pratique habituelle de la liturgie, — me 

IX 



LETTRE-PRÉFACE. 

§ Voilà aujourd'hui, terminant mes jours sous le doux 
f! soleil de la Côte d'Azur, occupé à contempler le 
v Créateur dans les merveilles de la nature et à Lui 
j| ramener quelques âmes, œuvres plus merveilleuses 
g encore de ses mains divines. 

Où en sont aujourd'hui, après avoir traversé ce 
f tourbillon de la Vie, mes pauvres études liturgiques 
§ des années de ma jeunesse monastique? 

J'ai eu, jadis, de la bonne volonté; voilà tout. Au-
jourd'hui, je me borne avec joie à voir travailler les 
autres, surtout mes bien-aimés frères en saint Benoit, 
et ceux-là, de préférence, que j'ai vus comme je Vous 
ai Vu Vous-même, mon révérend Père, à l'œuvre dès 
leur enfance, et dont les belles dispositions d'alors 
faisaient déjà prévoir les fruits de maturité qui se 
révèlent aujourd' hui au grand jour. 

Entrerai-je maintenant dans les détails? Faut-il 
analyser ici Votre excellent livre? Je le crois superflu. 

Laissons au lecteur la douce jouissance de vous 
étudier lui-même, tâche facile du reste, à cause de 
l'excellence de Votre plan et de la clarté d'expression 

g de vos pages. 
^ « Liturgia » est un livre sérieux et pratique. En le 
9 lisant attentivement on reconnaît que chaque asser-
* tion, chaque pensée, chaque théorie ont leur source 

dans un texte de l'Ecriture Sainte, dans un passage 
des Pères, dans une vénérable tradition chrétienne. 



î x s ^ . y ® © ^ ^ © © ^ ^ © © ^ ® ® © ^ ® ' ® © ' ^ ® ® © © ® ® © © ^ © © © ^ ® © ^ © ^ ^ ® ® ! ' 

L E T T R E - P R É F A C E . 

Ce n'est pas un travail d'imagination poétique ou >> 
artistique que Vous nous présentez; c'est un traité 
substantiel, complet; c'est un vrai manuel liturgique, 
ouvrant la voie, aussi bien à l'intelligence pratique 
de la liturgie pour les simples fidèles, qu'aux études 
plus approfondies sur cette importante matière, pour 
les membres du clergé. j 

Je vous félicite, cher et Révérend Père, du service J 
éminent que vous rendez, en publiant ce livre, à nos 
chers fidèles catholiques désireux de le devenir « 
chaque jour davantage, et fais des Vœux sincères 
pour qu'il se trouve bientôt entre les mains de 
chacun d'eux 

F G É R A R D VAN C A L O E N , O . S . B . 

évêque de Phocée. , ; 

XI 





£ 

I » 
I G 

§ fs 

0» 
© 

I f 
I G 

§ 

OUVENT à notre époque on entend 
parler de liturgie. 

Ce mot qui vient du grec et qui 
veut dire « acte public » représente 
pour beaucoup quelque chose de 
très accessoire dans la vie chrétien-

ne. Et l'on songe à des ornements à forme gothique, 
à du latin prononcé en ous, à des cérémonies lon-
gues ou surannées et à du chant grégorien. La litur-
gie serait une restauration d'art ancien qui confine 
à l'archéologie, branche très spéciale, capable seule-
ment d'intéresser quelques amateurs d'antiquités ou 
quelques dilettantes. 

Pourquoi, disent d'autres, tant travailler à rétablir 
des choses qui ne sont plus de notre temps? Nos dé-
votions modernes et populaires ont fait leurs preuves, 
elles s'adaptent au siècle où nous vivons, elles sont 
approuvées par l'Eglise : pourquoi donc essayer de 
les ébranler et de les remplacer par quelque chose 
de désuet? 

D'autres enfin, sans aller si loin, se contentent de 
voir dans la liturgie une simple organisation du culte 
extérieur et public que l'Eglise rend à Dieu : vaste 



AVANT-PROPOS. 

mise en œuvre de rubriques et de cérémonies qui ne 
concerne guère que les prêtres. 

A ces derniers nous dirons que c'est là sans doute 
le corps, la partie visible de la liturgie. Mais il faut 
tenir compte qu'elle a aussi une âme qui est invisi-
ble, 

et qui, pour cela même, hélas ! est trop souvent 
ignorée. Et cette âme, c'est la vertu que ces objets, 
ces formules et ces rites extérieurs possèdent de glo-
rifier Dieu et de sanctifier les hommes. Qui saurait 
dire en effet toutes les grâces et tous les enseigne-
ments dont ces cérémonies et ces rites, si nous sa-
vons en prendre conscience,sont pour nous la source ! 

La liturgie est le culte officiel de l'Eglise. C'est une 
œuvre sociale par excellence, parce que c'est la prière 
et le sacrifice offerts pour le salut du monde entier 
par Jésus sur le Calvaire et que la hiérarchie catho-
lique, revêtue du sacerdoce du Christ, offre publique-
ment à Dieu à l'autel, souvent au milieu d'une 
assemblée nombreuse de fidèles, et toujours au nom 
de tous et pour tous. 

Qu'il est beau ce spectacle de toute la société chré-
tienne qui, à toutes les époques, par l'intermédiaire 
du Pape dans ses basiliques de Rome, des Evêques 
dans leurs cathédrales, des curés et des prêtres dans 
les églises paroissiales et dans tous les sanctuaires 
du monde, rend au Très-Haut le culte qu'elle lui 
doit ! Qu'elle est grande cette organisation authenti-
que des principaux moyens de salut : Sacrifice, 
Sacrements, Ecriture-Sainte, Tradition, et Sacramen-
taux, que l'Eglise met en oeuvre dans sa liturgie qui 
est, de ce fait, un instrument de sanctification de 
premier ordre ! 



§ VERS LA LITURGIE. i C'est Pie X qui l'affirme dans son premier Motu g 
g proprio : « Le véritable esprit chrétien a sa source 
|> première et indispensable dans la participation active <g 
g aux mystères sacro-saints et à la prière publique et 
g solennelle de l'Eglise. » 

Reprenant une parole du cardinal Pie, le cardinal 
Dubois voit dans la liturgie « la solution de la ques-

g tion sociale ». Le cardinal Mercier dit de même que 
g par elle « la religion animera de sa sève divine notre a 
g vie entière et nous aidera efficacement à répondre à 
g notre mission sociale dans l'Eglise ». 

Il nous serait facile d'accumuler ici mille citations <| 
g diverses provenant d'évêques, de prêtres, de reli- a 
f> gieux, de laïcs chrétiens et même incrédules qui mon- <| 

trent toute l'importance de la liturgie au X X " siècle. | 
Aussi un mouvement général se fait sentir qui veut <| 

g mettre en branle « Vers la liturgie » la cité de Dieu <k 
i tout entière. ^ 

Car, de même que les chefs-d'œuvre défient les é 
g siècles parce qu'ils sont tellement appropriés à 
j| l'homme en général qu'ils ne portent pas le carac-

tère exclusif de tel individu, de telle nationalité et g 
@ de telle époque, la liturgie — chef-d'œuvre 

de Q 
!> l'Esprit-Saint — s'adapte aussi bien aux nécessités «g 
g de l 'âme moderne qu'à celles de l 'âme ancienne. 
O Elle est faite pour tous les hommes, à quelque race et V) 
© à quelque siècle qu'ils appartiennent. C'est la prière 
g de l'Eglise, prière une et universelle, dont le pluriel 
g élargissant nous défend de nous confiner dans notre 
O égoïsme. 

Comme le dogme évangélique révélé par Jésus, et 
g comme la morale du décalogue donnée par Dieu à 



A V A N T - P R O P O S . 

Moïse, le culte liturgique, qui en découle et qui s'y 
appuie, est toujouis ancien et toujours nouveau. Cha-
que siècle lui apportera ses richesses qui ne seront 
que l'accroissement de son fonds traditionnel : com-
me, par exemple, la fête du Sacré-Cœur, celle de 
St-Joseph, relativement récentes, ou encore celles de 
N.-D. du Rosaire et de N.-D. de Lourdes, qui corres-
pondent à des manifestations providentielles de Ma-
rie dans l'histoire de l'Eglise. 

Et si tous les pays et tous les âges ont leurs dévo-
tions spéciales qui trahissent le caractère de la nation 
ou de l'époque où elles prirent naissance, on peut 
dire toutefois que celles-là seules dureront qui auront 
acquis droit de cité dans le calendrier des fêtes litur-
giques. N'est-ce pas pour cela p. ex. que Jésus disait 
à sainte Marguerite-Marie de travailler à faire mettre 
la fête de son Sacré-Cœur dans le Cycle? 

Aussi la liturgie, qui doit nécessairement être la 
même partout, car elle est la prière de la grande 
famille chrétienne, loin de combattre les dévotions 
modernes, tâche, au contraire, de les allier avec la 
dévotion essentiellement moderne aussi que constitue 
le culte officiel de l'Eglise. 

Il ne s'agit donc pas de supprimer, mais de hiérar-
chiser ces dévotions en les subordonnant au culte of-
ficiel. et cela afin de rendre auTrès-Haut le maximum 
de gloire qui lui est dû et d'assurer à l'homme la 
plus grande somme possible des grâces dont il a be-
soin. Aussi, sans abandonner les sources secondes de 
vie surnaturelle1, on veut revenir davantage aux sour-

I.Pie X parle de sources premières; il y a donc aussi des sources 
secondes. 



VERS LA LITURGIE. 

ces premières auxquelles se sont désaltérées les âmes 
dès les premiers siècles de l'Eglise. A la suite de 
Pie X , les liturgistes y voient un moyen des plus 
efficaces de « tout restaurer dans le Christ » et c'est 
leur unique ambition. 

Qu'on veuille pour s'en convaincre lire les pages 
de (( Liturgia ». Elles sont écrites pour expliquer 
quels sont les principes — hélas trop souvent ignorés 
ou méconnus — qui président à l'apostolat litur-
gique. Elles n'ont pas d'autre but que de chercher à 
montrer les différents motifs pour lesquels la liturgie 
est (( la source première et indispensable du véritable 
esprit chrétien ». Ces motifs nous semblent être au 
nombre d'une vingtaine qui méritent toute notre 
attention. Nous les développons dans les vingt cha-
pitres (le 1 7' est divisé en deux) de ce livre. 

La première édition a été épuisée en un an, puisse 
la deuxième (5" mille) que nous publions en ce mo-
ment rencontrer le même succès, afin, comme le dit 
saint Benoît : « qu'en toutes choses Dieu soit glo-
rifié. » 



quelqu'un nie que le monde ait été 
fait pour la gloire de Dieu, qu'il soit 
anathème », dit le Concile du Vati-
can. « Le rapport de la créature au 
Créateur est la fin essentielle de la 
création, car Dieu se doit tout à Lui-

même et n'a pu créer que pour Lui. ' » 
Le Très-Haut est l'Etre transcendant par excel-

lence. Infini et incréé, il a nécessairement toujours été 
et sera toujours. Tout être tient de Lui son existence. 
Si l'influx vital qui émane continuellement de Dieu, 
tant dans le monde naturel que surnaturel, cessait un 
instant, toutes les créatures retomberaient en ce mê-
me moment dans le néant. Et il n'y aurait plus, 
comme avant la création, que la Sainte-Trinité à qui 
« gloire fut dès le commencement, est maintenant et 
sera toujours dans les siècles des siècles » 2. 

Dieu ayant créé les êtres doués d'intelligence et 
les ayant élevés à l'ordre surnaturel, il est nécessaire 
qu'ils reconnaissent en lui leur Créateur et leur Père. 

Chercher la gloire de Dieu est le premier devoir de 
justice des créatures; chanter « gloire au Père et au 
Fils et au Saint-Esprit » la première obligation 

1. FÉNÉLON: Lettre III : Sur la religion. — 2. Gloria Palri. 



LE CULTE OFFICIEL D'ADORATION. 

d'amour des enfants du royaume des cieux. Aussi 
est-ce la première demande que Jésus nous fait adres-
ser à son Père : « Que votre nom soit sanctifié... sur 
la terre comme au ciel. » 

Isaïe et saint Jean nous montrent les anges et les 
saints prosternés devant le Très-Haut et l'Agneau, 
et chantant jour et nuit sans repos: Saint, Saint, Saint 
est le Seigneur Dieu tout-puissant. A lui honneur, 
gloire et puissance dans les siècles des siècles '. 

Sur la terre, il faut que nous préludions à cette 
louange céleste puisque, avec les anges et les saints, 
nous sommes les créatures de Dieu et les enfants de 
notre Père céleste, « Nous vous demandons, ô Père 
tout-puissant, dit le prêtre à la Préface, de pouvoir 
unir nos voix à celles des anges pour chanter avec 
eux : Saint, Saint, Saint. Le ciel et la terre sont rem-
plis de votre gloire; Hosannah au plus haut des 
cieux ! » 

(i Dans la demeure des bienheureux retentissent 
sans cesse des chants de louanges, et leurs voix sono-
res célèbrent la gloire de Dieu un en trois personnes: 
unissons nos chants, dans une pieuse émulation, à 
ceux des habitants de la sainte Sion. 2 » 

C'est pour assurer cette gloire due au Très-Haut 
et permettre à l'homme déchu de la lui rendre d'une 
façon parfaite que le Fils de Dieu se fit chair et habita 
parmi nous. Dès le moment de l'Incarnation dans le 
sein de la Vierge Marie, la sainte humanité de Jésus 
fut 

ointe de r onction de la divinité en vertu de son 
union avec la personne du Verbe. « Aujourd'hui, je 
t'ai engendrée » lui déclare le Père et, d'après 1. Isaïe VI. 3. — Apoc. IV, 8. 

2. HYMNE DES LAUDES de la dédicace d'une église. 



CHAPITRE I. 

saint Paul 1 et le prophète2, il ajoute immédiate-
ment, comme conséquence logique : « Tu es prêtre 
à tout jamais. » 

Tout chrétien, en participant à la filiation divine 
de Jésus par la grâce du baptême, participe aussi au 
sacerdoce du Christ par le caractère que ce sacrement 
confère. Le caractère baptismal est complété par ce-
lui du sacrement de la Confirmation auquel vient 
s'ajouter, pour ceux que Dieu appelle à la prêtrise, le 
caractère que donne le sacrement de l'Ordre. 

Ces trois caractères ainsi imprimés d'une façon in-
délébile dans les âmes inaugurent et perfectionnent 
leur assimilation à Jésus prêtre. Le caractère sacra-
mental est en effet un reflet et une émanation 

du 
sacerdoce suprême du Christ. Dans le baptême et la 
confirmation c'est une aptitude à participer au Saint 
Sacrifice, à recevoir les Sacrements et à exercer d'au-
tres fonctions saintes dans l'Eglise; et dans le sacre-
ment de l'Ordre c'est une puissance active qui donne 
le pouvoir de conférer les sacrements. Les caractères 
sont donc des initiations de plus en plus parfaites au 
culte divin dont Jésus est le Pontife suprême et c'est 
pour cela que saint Pierre a pu dire du peuple chré-
tien tout entier qu'il était un peuple sacerdotal 3. Il 
est uni à Jésus par la grâce, il est prêtre avec lui par | 
le caractère : « Vous êtes une race choisie, un sacer- J 

S doce royal, une nation sainte, un peuple que Dieu \ 
s'est acquis pour que vous annonciez ses perfec- * | 

I. Aux Hébreux V, 5-6. — 2. Psaume 109 d'après la Vulgate. Jj 
3. « Character sacramentalis specialiter est character Christi, cujus «1 

© sacerdotio configurantur fideles secundum sacramentales characteres, | 
(v qui nihil aliud sunt, quam quaedam participationes sacerdotii Christi 4 

ab ipso Christo derivatae. » S. TH., III P., Q. LXIII, art. 3. 



LE CULTE OFFICIEL D ADORATION. 

tions. 1 » « Depuis que Notre-Seigneur, vrai Roi et 
Prêtre éternel, selon lé beau commentaire de saint 
Isidore de Séville, a été oint d'un onguent mystique 
et céleste par Dieu le Père, ce ne sont plus seulement 
les pontifes et les rois, mais l'Eglise tout entière qui 
est consacrée par l'onction du Chrême, parce qu 'elle 
est membre du prêtre et roi éternel. Ainsi, parce que 
nous sommes une race royale et sacerdotale, nous re-
cevons l'onction après le baptême, afin d'être comme 
d'autres Christs, ut Christi nomine censeamur.2 » 

Nous sommes unis à Jésus par les liens d'un ma-
riage céleste pour participer intimement à sa Vie 
sacerdotale. Assimilés à divers degrés au Christ prê-
tre, nous rendons par Lui au Très-Haut, dans cette 
même mesure, les adorations infinies qui lui sont 
dues. Et ce sacerdoce du Christ, 1 Eglise l'exerce of-
ficiellement dans la liturgie. 

La liturgie chrétienne est « le culte public exercé 
au nom de l'Eglise, par des personnes légitimement 
députées dans ce but et par des actes qui, de par 
l'institution de l'Eglise, ne peuvent être rendus qu'à 
Dieu, aux Saints ou aux Bienheureux ». (Can. 1256.) 

Ce culte fut d'abord figuré par le culte liturgique 
du peuple de Dieu auquel il emprunta plusieurs de 
ses éléments : psaumes, lectures, rites, etc. 

« Le culte d'Adam, celui de Noé, celui de Moïse 
et celui que nous professons, écrit Duvoisin, ne sont 
que les divers états et les développements successifs 
d'une même religion annoncée sous les patriarches, 
ébauchée sous la loi mosaïque, consommée par 
Jésus-Christ. 3 » 

I. SAINT PIERRE, II, 9 . — 2 . D e off. Eccl. c. 25. P . L . — 
3. Autorité des livres de Moïse, P. 3, ch. 2. 

9 



CHAPITRE II. — LA SAINTE TRINITE. 

Parlant des cultes juif et chrétien, Perron dit qu'ils 
sont « une seule et même plante dont les racines 
plongent en Dieu, source de vérité et de vie, dont la 
tige forme la religion patriarcale qui s'épanouit en-
suite par la religion de Moïse et qui étale toute sa vi-
gueur, toute sa fécondité et sa magnificence dans le 
christianisme » '. 

La croix du Sauveur planait sur tous les sacrifices 
de la loi ancienne, « sur les présents du juste Abel, 
sur le sacrifice du patriarche Abraham et sur celui 
qu'a offert le grand-prêtre Melchisedech 2 » et en 
assurait l'efficacité. Le culte de la Synagogue n'était 
qu'une esquisse du culte chrétien, l'aurore qui pré-
cédait la lumière. 

Et ce fut Jésus qui INAUGURA le culte chrétien au 
Calvaire : « Per suam passionem, dit saint Thomas, 
Christus initiavit ritum christianœ religionis. 3 » 

La liturgie chrétienne commence donc avec le 
Christ et c'est lui qui continue toujours à en être le 
Pontife suprême. Le centre de ce culte est la messe 
où Jésus est le principal offrant qui, sous les espèces 
du pain et du vin, présente à Dieu le sacrifice san-
glant qu'il consomma sur le Calvaire. Il le fait pour 
glorifier son Père et pour appliquer aux âmes les 
fruits de sa passion. Ce sont les paroles mêmes du < 
Sauveur qu'on y lit dans l'Evangile. On y chante 
aussi l'oraison dominicale. Et lorsque les Sacrements | 
sont conférés, c'est de Jésus encore qu'ils tirent 

leur ^ 
vertu : « Petrus baptizat, Christus baptizat », dit 1 
saint Augustin. C'est donc toujours le culte du ^ 

1. Introd. philosoph. à l'hist. de la religion. 1. 3, ch. 3. / 
2. Canon de la Messe. — 3. S. TH., III Pars., Q. LXII, art. 5. < 

1 0 



L E CULTE OFFICIEL D'ADORATION. I Christ, mais cette fois dans le monde entier à la fois ej 
et à travers tous les siècles grâce au ministère de 
l'Eglise, revêtue à cet effet du sacerdoce même de 
l'Homme-Dieu 

Ce culte trouvera sa consommation au ciel où Jé-
sus, dès maintenant, l'exerce en montrant à Dieu ses 
plaies glorieuses : et où « toujours il intercède pour 
nous », affirme l'Apôtre. Ses mérites sont passés, 
mais leur présentation à Dieu par le Christ lui-même 
est toujours actuelle. C'est ce qu'il importe de ne ja-
mais perdre de vue dans le culte liturgique qui est 
toujours fait en fonction du sacerdoce céleste du 
Christ. « Comme Jésus demeure éternellement, il 
possède un sacerdoce éternel. C'est pourquoi il peut 
toujours sauver ceux qui s'approchent de Dieu par 
son entremise. 2 » 

L'Eglise, au ciel et sur la terre, grâce à son culte 
liturgique, offre officiellement à Dieu avec Jésus un 
parfait hommage d'adoration. L'adoration, dit Bos-
suet, est « la reconnaissance en Dieu de la plus haute 
souveraineté et en nous de la plus profonde dépen-
dance ». Et le culte de latrie que la liturgie nous fait 
rendre au Très-Haut, reconnaît précisément en Dieu 
sa double excellence comme Père et comme Créateur 
et notre double dépendance comme Enfants et com-
me Créatures. 

Ce culte procède, en effet, de la connaissance que 
nous avons des grandeurs de Dieu. « Je pose pour 

1. « Totus autem ritus chritianae religionis derivatur a sacerdotio 
christi. » S. TH., III P., Q. LXIII, art. 3. — 2. Aux Hébr. 7. 24. 

11 



CHAPITRE II. — LA SAINTE TRINITE. 

g fondement, déclare Bossuet, que le principe de bien 
adorer c'est de bien connaître. L'oraison est un acte 

g de la raison car, dit saint Thomas, c'est le propre de 
fr l'adoration de mettre la créature dans l'ordre, c'est-
g à-dire de l'assujettir à Dieu. Or il appartient à la 
|> raison d'ordonner les choses; donc la raison est le 
g principe de l'adoration, laquelle, par conséquent, doit 
g être conduite par la connaissance. ' » 

L a glo ire se définit : « clara notitia cum laude » ; 
0 c'est une louange issue de la connaissance. « Dieu 

est esprit, et c'est en esprit et en vérité qu'il faut 
jg l'adorer », disait Jésus à la Samaritaine 2. Aussi le 
© culte divin est-il l'expression de 

notre FOI, puisque 
g c'est cette vertu qui éclaire notre raison et lui fait 
g mieux comprendre les grandeurs de Dieu et notre 
f, petitesse. 

C'est pour ce motif que la liturgie fait une si gran-
o de place aux symboles ou formules de foi, car l'af-
g firmation du dogme est le fondement nécessaire de 
|g toute bonne oraison. « Les rites sacrés, dit Sixte V , 
g et les cérémonies dont l'Eglise, instruite par la tra-
& dition apostolique, use dans l'administration des sa-
|> crements, dans les offices divins et dans tout ce qui 
g tient au culte, soit de Dieu, soit des Saints, renfer-
g ment une grande instruction pour le peuple chrétien 
O et une profession de la Vraie foi : ils sont propres 
|> à porter les âmes à la méditation des choses 
g les plus sublimes et à les e n f l a m m e r d u feu d e la 
g dévotion. 3 » « Les cérémonies du culte, écrit le car-
g dinal Bona, augmentent la foi et instruisent les igno-

1. Etats d'oraison. — 2. Saint Jean, IV, 23. 
| 3. Bulle Immensa (1588). 

1 2 



L E CULTE OFFICIEL D'ADORATION. 

rants. » Et c'est précisément parce qu'elle est très 
\ dogmatique que la prière de l'Eglise inculque si pro-

fondément l'esprit d'adoration. 
Notre culte envers Dieu est aussi l'expression de 

U notre E S P É R A N C E . Conscients de notre faiblesse, nous 
appelons le Tout-Puissant à notre aide. « O Dieu, 
venez à mon aide; Seigneur, hâtez-vous de me se-
courir » dit le prêtre en commençant toutes les heures 
de l'Office divin. Les Psaumes et les Oraisons litur-
giques sont les accents de la créature qui se confie en 
son souverain Maître et de l'enfant qui se jette entre 
les bras de son Père. 

La prière, dit saint Thomas, est « cet acte de la 
raison par lequel nous demandons à qui nous est su-
périeur ». Et si Dieu, comme l'affirme saint Augus-
tin, « ne donne qu'à celui qui demande », c'est 
précisément afin d'obliger les âmes à confesser que 
Dieu seul peut tout. Aussi la prière joue-t-elle un 
rôle essentiel dans l'économie actuelle de la Provi-
dence. « Il faut toujours prier, dit Jésus, et ne jamais 
cesser. ' » L'Ecriture-Sainte et tous les saints Pères 
insistent de même sur cette impérieuse nécessité pour 
l'homme de s'adresser au Très-Haut. Les anges re-
belles et nos premiers parents sont tombés, osent-ils 
affirmer, parce qu'ils ne prièrent pas. << Les hommes, 
en demandant, dit saint Grégoire, méritent de rece-
voir ce que Dieu avant les siècles a disposé de leur 
donner. » « La prédestination, écrit à son tour saint 
Thomas, subordonne le salut de l'homme à ses priè-
res ou à celles des autres,., que les élus se livrent 
donc à la prière. » La première recommandation que 

1. Saint Luc, XVIII, I. 

1 3 



B» CHAPITRE I. % 
fi | 
g fait saint Benoît dans le Prologue de sa sainte Règle j| 
g est que l'on s'adonne en toutes choses et avant toutes ^ 
g choses à la prière : « En premier lieu, quelque bien ^ 
;> que tu commences à faire, demande à Dieu par une > 

prière très instante de la mener à bonne fin. » Avant 
p lui, le célèbre moine de la Thébaïde, saint Antoine, ^ 
g avait écrit comme première règle de vie : « Avant | 
(, tout prie sans relâche. » Et saint Alphonse résume ^ 
g tout l'enseignement de l'Evangile et de la Tradition 
fi par cette phrase lapidaire : « Qui prie se sauve, et ^ 
g qui ne prie pas se damne. » « Je crois, disait Donoso g 
0 Cortès, ambassadeur d'Espagne à Paris, que ceux A 

qui prient font plus pour le monde que ceux qui 
& combattent et que si le monde va de mal en pis, c'est ^ 

qu'il y a plus de batailles que de prières. Si nous c| 
pouvions pénétrer dans les secrets de Dieu et de A 

g l'histoire, je tiens pour certain que nous serions ravis |j 
a d'admiration devant les prodigieux effets de la prière, a 
, même dans les choses humaines. » N'est-ce pas 

Dieu, en effet, qui donne aux causes secondes de A 
produire leurs effets et qui va même, comme on le a 
voit dans la vie des saints, jusqu'à modifier le cours <• 
ordinaire des choses si la confiance sait être assez a 
grande pour l'obtenir. « A la prière confiante mon „> 
cœur ne sait pas résister », disait Jésus à sainte Ger- a 
trude. Or la liturgie est la prière confiante entre A 
toutes; partout elle exprime l'espérance. 

Notre culte enfin doit surtout être l'expression de ^ 
® notre AMOUR. Pourrions-nous ne pas aimer l'Etre in- ^ 
p finiment aimable et ne pas nous acquitter avec bon-
1 heur de nos devoirs envers lui? La prière, écrit 
g Mgr Gay, est « la plus belle fleur de notre amour J 

14 



* L E C U L T E OFFICIEL D ADORATION. % 
g pour Dieu ». « Aimer Dieu, dit saint Augustin, c est 
g» le louer et la louange n'est sincère qu'autant qu'elle 
g procède de l'amour. » La prière, en unissant étroite-
g ment notre âme à Dieu, développe cet amour, 
g d L'oraison, affirme saint Jean Damascène, est l'as-

cension de l'esprit en Dieu. » Les formules de la 
g prière de l'Eglise récitées avec piété et réflexion con-
f> tribuent puissamment à alimenter cet amour et à 
g resserrer cette union. 

« Il y a dans les Psaumes, écrit Pie X , une force 
g étonnante pour stimuler les âmes à l'amour de 
g toutes les vertus. » Aussi saint Augustin écrit-il dans 
g ses Confessions : Les sons des hymnes et des can-
it tiques coulaient dans mon oreille et, par eux, dans 

mon cœur se répandait la vérité, et ils y faisaient 
> naître des sentiments d'ardente piété (Liv. LXC, 6). 
© Et vraiment, quel est l'homme qui ne se sente ému à 
f* ces passages ni nombreux des psaumes où, tour à 

tour, on célèbre en termes sublimes la majesté im-
g mense de Dieu, sa toute-puissance et sa justice, sa 
g bonté, sa clémence ineffable, et ses autres attributs 
|» infinis? Qui n'éprouve ces sentiments encore à ces 
g cantiques d'action de grâce pour les bienfaits reçus 
g de Dieu, à ces humbles et confiantes prières qui im-

plorent des bienfaits nouveaux, et enfin à ces cris de 
g l'âme se repentant de ses péchés? Qui n'est trans-
es porté d'admiration à entendre le psalmiste tantôt 
> redire les grands dons reçus de la munificence divine, 
g soit par le peuple d'Israël, soit par le genre humain 
g tout entier; tantôt nous exposer les vérités de la 
g céleste sagesse? Et enfin, qui ne se sent le cœur em-
|| brasé d'amour devant l'image si fidèlement tracée 

1 5 



CHAPITRE II. — LA SAINTE TRINITE. 

du Christ, dont saint Augustin entendait la voix dans 
tous les psaumes, voix tantôt chantant des louanges, 
tantôt éclatant en gémissements, tantôt disant les 
joies espérées et les douleurs présentement endu-
rées? 1 » 

La prière liturgique est donc bien la mise en oeuvre 
de 

toutes les vertus chrétiennes dans un sentiment 
d'adoration envers Dieu. 

* 
* * 

Ce Dieu, dit le Psalmiste, il nous faut l'adorer 
<( secunclum multitudinem magnitudinis ejus, selon 
l'immensité de sa grandeur ». Qui pourrait préten-
dre y parvenir? Aussi les apôtres demandaient-ils à 
Jésus : « Seigneur, apprenez-nous à prier. » Et le 
Maître leur enseigna sa belle prière, le Pater. L'Egli-
se, continuant l'œuvre du Christ, nous apprend, elle 
aussi, comment il faut prier. Suivant la pensée de 
saint Athanase elle nous enseigne « la manière dont 
il faut louer Dieu et dans quels termes nous pouvons 
le célébrer dignement » 2. 

Si l'Eglise le fait en approuvant des prières com-
posées par certains de ses enfants; elle le fait avant 
tout, en instituant officiellement sa prière. Elle déter-
mine par des règles obligatoires tous les détails du 
culte public : les livres, les formules, les objets, les 
mélodies, la langue, le temps, le lieu. A son cérémo-
nial, qui est celui de la cour du Roi des rois, se con-
forme la hiérarchie sacrée tout entière pour se 
présenter devant Dieu. 

1. Bulle : Divino Afflatu (1903). 
2. Epist. ad Marull. in interpr. Psalm. 10. 

1 6 



LE CULTE OFFICIEL D'ADORATION. 

Cette prière publique, nécessairement une, sainte, g 
catholique, apostolique et romaine comme l'Eglise • 
elle-même, a pour centre le SACRIFICE EUCHARISTI- | 

QUE que Jésus ordonna à ses apôtres de célébrer en 2 
souvenir de Lui. Autour de ce centre, gravitent les S 
HEURES CANONIALES; au cours de l'année les F Ê T E S | 

DU C Y C L E LITURGIQUE viennent successivement illus-
trer selon leur caractère spécial la messe et l'office X 
divin, et enfin les SACREMENTS nous apportent les se- | 
cours spirituels les mieux adaptés à nos besoins, g 
dans les différentes phases de notre vie. 

Ces actes officiels du culte, accomplis dans les ba-
siliques, les cathédrales et les églises du monde en-
tier par les membres du sacerdoce catholique, 
c'est-à-dire par le Pape, par les Evêques et les prêtres 
auxquels s'associent les fidèles, unissent authenti-
quement, à travers le temps et l'espace, les généra-
tions chrétiennes au sacerdoce de Jésus pour leur 
faire rendre à Dieu, d'une façon hiérarchique et 
sociale, par le Christ et son Eglise, le suprême devoir 
de l'adoration et leur faire recevoir, par les mêmes 
intermédiaires, d'une façon normale, les bienfaits de 
la rédemption. « Le rôle de la liturgie, écrit Visourel, 
est d'établir les relations officielles entre le ciel et la 
terre. ' » Et Pie X, dans son célèbre Motu proprio du 
1 1 novembre 1903 a écrit cette phrase que nous aime-
rons à redire souvent : « Le culte public est la source 
première et indispensable du véritable esprit chrétien 
et les fidèles n'auront cet esprit chrétien que dans la 
mesure où ils participeront activement aux sacro-
saints mystères et à la publique et solennelle prière 

I. La liturgie et la vie chrétienne, p. 324. 

1 7 



CHAPITRE II. — LA SAINTE TRINITE. 

@ de l'Eglise. » Pesons chacun de ces termes : « source 
g première et indispensable du véritable chrétien », 
g notons cette exclusion « n'auront cet esprit chrétien 
fo que », suivie de cette affirmation : « dans la mesure 
jp où ils participeront activement », et enfin ces mots 
g a aux sacro-saints mystères et à la publique et solen-
g nelle prière de l'Eglise ». 
g 11 semble étrange à première vue qu'une prière 

Vocale, faite en public dans une vaste église avec un 
|» grand appareil extérieur et au milieu d'une foule 

compacte, ait une place si prépondérante dans la vie 
chrétienne. La prière mentale, en effet, plus dégagée 
des sens et faite dans le recueillement de notre 
chambre, selon la recommandation du Sauveur, est 
de 

nature à produire de meilleurs fruits de sanc-
tification. Et pourtant le saint Sacrifice, la sainte 
Communion, les Sacrements et l'Office divin sont 
les actes les plus excellents de la vertu de religion. 
L'Eglise les accomplit en tant que société, ce qui 
requiert qu'ils soient, tout à la fois intérieurs, 
extérieurs et collectifs, car l'homme est essentielle-
ment composé d'un corps et d'une âme et il est de 
plus un être social. Et, comme toute société a besoin 
d'une autorité, ce culte est nécessairement fait sous 
la présidence d'un chef C'est sous tous ces rap-

o ports que le culte public de l'Eglise, c'est-à-dire la 
© liturgie (du mot grec leiton ergon, œuvre publique) 
ff l'emporte sur le culte privé et est vraiment la source 
© première et indispensable de l'esprit chrétien. 

I. « Si le culte est fait au nom de l'Eglise par une personne légi-
© timement députée à cette fin et manifesté par des actes institués par 
® 1 Eglise et qui ne peuvent avoir pour objet que Dieu, les Saints et les 
\q Bienheureux, il est appelé public; sinon il est privé » (Canon 1256), 

1 8 



| L E CULTE OFFICIEL D'ADORATION. j 

I 
En préférant toutefois l'autel au prie-Dieu et le 

| bréviaire au recueil de méditations, nous ne mécon-
naissons pas la nécessité capitale de l'exercice de 

0 l'oraison. La supériorité de la messe et du bréviaire, 
g telle que nous venons de l'établir, ne diminue en 
A rien l'excellence de la pratique de la méditation. Le © Pape Pie X qui a dit toute la grandeur de la liturgie 

a ajouté : « Quelque vénérables et augustes que 
soient les diverses fonctions du sacerdoce, il arrive 

o pourtant qu'à force de les exercer ceux qui les ac-
complissent n'ont plus pour elles tout le respect re-

fz ligieux qu'elles méritent... Ce qui surtout établit et 
g maintient le prêtre dans l'état d'âme qui convient 

à son ministère, c'est la pratique tutélaire de la mé-
^ ditation quotidienne. 1 » Autant de mots dont il nous 
"1 faut aussi peser la portée car, sans l'esprit de prière, 

la liturgie n'a plus pour nous d'âme. « Quand vous 
a priez, disait Jésus, ne soyez point comme les hypo-

crites qui aiment à prier debout et aux angles des 
b places publiques pour être vus des hommes. Mais 

toi, quand tu pries, entre dans ta chambre; et, la 
o porte fermée, prie ton Père dans le secret et ton Père 

qui voit dans le secret te le rendra. 2 » 
Ce qui veut bien dire que nous profiterons des 

ta actes du culte public dans la mesure où l'esprit 
b d'adoration et d'oraison intérieure nous animera, 
g Car, ce que Dieu regarde surtout c'est le cœur d'où 
g doit sortir, nous l'avons vu, toute vraie prière; sinon, 
g nous encourrons le reproche du Sauveur aux Juifs : 
f/ « Hypocrites, Isaïe a bien prophétisé de vous lors-
^ I. Exhortation de S. S. Pie X à l'occasion de son jubilé sacerdotal. 

2. Saint Matthieu, VI, 6. 

1 9 



CHAPITRE II. — LA SAINTE TRINITE. 

qu'il a dit : Ce peuple m'honore des lèvres; mais 
son cœur est loin de moi. 1 » N'est-ce pas encore 
Jésus qui disait : « Laisse-ton offrande devant l'autel 
et va d'abord te réconcilier avec ton frère, et ensuite 
tu reviendras présenter ton offrande. 2 » Par où l'on 
voit que, si la prière de l'Eglise, pour belle qu'elle 
soit, n'exprime pas les sentiments de notre cœur, 

elle 
n'est plus que du pur formalisme et cesse d'être une 
source de vie pour notre âme. 

Si, au contraire, comme le dit saint Augustin, 
« nous méditons en notre cœur ce que nos lèvres 
prononcent » ou, comme s'exprime saint Benoît, 

,« notre esprit est d'accord avec ce que dit notre 
voix » 3, cette voix de l'Eglise, épouse de Jésus, sera 
alors entendue du Ciel et nous obtiendra plus de 
grâces que nous n'en obtiendrions par d'autres 
moyens. Si nous sommes donc avides de donner à 
Dieu la plus grande gloire et d'obtenir pour nous la 
plus grande sainteté, aimons le culte public, don-
nons-lui dans notre vie le premier rang, car le chré-
tien doit préférer à sa prière individuelle cette prière 
qui porte un caractère collectif, public et vraiment 
catholique. « N'alléguez pas, dit saint Jean Chrysos-
tome, que vous pouvez bien prier dans vos maisons ! 
Oui, vous le pouvez, mais jamais avec autant de fruit 
que lorsque vous prierez Dieu avec la société des 
fidèles en union avec les prêtres, qui offrent les gé-
missements de l'assemblée » 4 et jamais aussi effi-
cacement que dans le temple consacré dans ce but 
par le Pontife qui demanda que « ceux qui y invo-

1. Saint Matthieu, X V , 8. — 2. Id. V , 22. — 3. S"> Règle, ch. X I X . 
— 4. Hom. 2 de Prophet. obscurit. 

2 0 



L E CULTE OFFICIEL D'ADORATION. I queraient le saint nom du Seigneur fussent exau- g 
» ces ». 

C'est là vraiment cette liturgie parfaite qui rend 
officiellement à Dieu un culte d'adoration infinie sur 
terre, comme l'Eglise triomphante le fait au ciel. 

, « La divine psalmodie de l'épouse qui se console 
dans cet exil de l'absence de son époux céleste, dit 

! Urbain VIII, doit être sans ride et sans tache, car 
3 elle est fille de cette louange qui se chante continuel-
, lement devant le trône de Dieu et de l'Agneau. ' » 
i 1. Bulle: Divinam psalmodiam. 

Sanctus, Sanctus, Sanctus. 

21 



/•-V//IIIII11111\ \\\\ wwwv.-
LA SAINTE 
TRINITÉ ?? 

E culte liturgique étant avant tout un 
culte de latrie ou d'adoration a né-
cessairement pour premier objet la 
divinité elle-même. 

Mais, alors que les Patriarches et 
les Justes de l'ancienne Loi ado-

raient Dieu dans l'unité de sa nature, l'Eglise, avec 
Jésus son époux, honore Dieu dans la Trinité des 
Personnes. 

« Le mystère de la sainte Trinité, dit Léon XIII, 
était voilé dans l'Ancien Testament et c'est pour le 
manifester plus clairement que Dieu lui-même est 
descendu du séjour des anges vers les hommes. Ja-
mais personne n'a vu Dieu; le Fils unique de Dieu, 
qui est dans le sein du Père, l'a révélé lui-même 

f/ C'est pour connaître et contempler la sainte Trinité 
qui est la substance du Nouveau Testament, le plus 

g grand de tous les mystères et la source et le fonde-
ment des autres que les anges ont été créés dans le 

A ciel et les hommes sur la terre » 2. 
Le culte chrétien a donc pour terme Dieu : Père, 

g Fils et Saint-Esprit. Il nous fait entrer en communi-
g cation intime avec chacune de ces trois Personnes, 

1. S. Jean,1,18. — 2. Encyclique Divinum illud munus, 9 mai 1897 

22 



LA SAINTE TRINITÉ. 

car l'Eglise est appelée à pénétrer avec Jésus-Christ 
son chef dans le sein de cette famille divine pour y 
partager sa vie intime. Nous contemplerons au ciel 
la sainte Trinité face à face et nous aimerons cha-
cune des trois Personnes d'un amour qui correspon-
dra à cette vision. Et la liturgie s'efforce de nous 
initier sur terre à cette contemplation par la foi et à 
cette union par la charité. 

Aussi la prière de l'Eglise constitue-t-elle une 
véritable révélation du dogme trinitaire. Chaque Per-
sonne nous y apparaît avec son caractère distinctif et 
avec les appropriations qui en dérivent, afin que nous 
puissions avoir avec chacune d'elles des relations 
spéciales. 

Le Père, par exemple, ne procède de personne et 
engendre le Fils auquel il donne de produire avec 

lui 
le Saint-Esprit. 11 récapitule donc en lui toute la 
Sainte Trinité dont il est l'origine première. Et c'est 
pour faire ressortir ce caractère que la liturgie le cite 
toujours le premier et lui attribue en propre la Toute 
Puissance. Suivant l'ordre du Credo, qui est celui du 
Cycle, c'est « au Père tout puissant, créateur du ciel 
et de la terre » que l'Eglise adresse d'abord ses 
hommages. Au début de l'année ecclésiastique, 
c'est-à-dire pendant le temps de l'Avent, c'est vers 
lui principalement qu'elle se tourne : « Envoyez 
celui que vous devez envoyer. 1 » C'est le Père en 
effet qui nous envoie son Fils, car c'est lui qui en-
gendre le Verbe. 

Puis elle honore en Jésus le Verbe qui s'incarna 
pour nous sauver. Depuis le temps de Noël jusqu'à I. Répons 3e leçon, 2e Noct. 1er Dimanche. 

2 3 



CHAPITRE II. — LA SAINTE TRINITE. 

l'Ascension, elle contemple le mystère de n ncar-
nation et celui de la Rédemption. « Venez, Seigneur, 
ne tardez plus. » Jésus vient et meurt pour nous 
racheter; puis il ressuscite et remonte au ciel près de 
son Père. 

Alors l'Eglise se tourne vers l'Esprit-Saint, l'en-
voyé du Père et du Fils car il procède de l'un et de 
l'autre par voie d'amour. « Venez, Esprit-Saint, dit-
elle à la Pentecôte, remplissez les coeurs de vos 
fidèles et allumez en eux le feu de votre amour. 1 » 

Gardons-nous toutefois de croire qu'elle sépare les 
Personnes dans son culte car, bien que distinctes, 
elles ne possèdent qu'une seule et même Nature. 
Aussi la liturgie chante-t-elle : « Gloire au Père et au 
Fils et au Saint-Esprit. » « Bénissons le Père, et le 
Fils avec le Saint-Esprit » (Te Deum). Et le Credo 
affirme que le Saint-Esprit « est adoré et glorifié en 
même temps, simul, que le Père et le Fils ». « La 
divinité du Père et du Fils et du Saint-Esprit est une : 
leur gloire égale, leur majesté coéternelle » (Symbole 
de S. Athanase). « Louange à Dieu le Père, gloire 
au Christ roi et à l'Esprit-Saint; honneur égal aux 
trois Personnes divines, tribus honor unus » (Ave 
Maris stella). « A celui qui engendre (Père) et à celui 
qui est engendré (Fils) louange et jubilation; à celui 
qui procède de l'un et de l'autre (Esprit-Saint) com-
par sit laudatio, qu'une louange semblable soit ren-
due » (Tantum ergo). L'Eglise tient donc bien 
compte dans la prière qu'elle adresse aux trois per-
sonnes divines de leur propriété personnelle et de 

© l'unité de leur nature. 
I. Alléluia de la Messe. 

24 



I LA SAINTE TRINITÉ. % 
b «S 

Rome jamais ne voulut autoriser de fête séparée <| 
\ en l'honneur d'une Personne divine. Et si l'on cé-
® lèbre par des solennités particulières le Fils et le 
\ Saint-Esprit, c'est en raison de leur mission exté-

rieure. « Innocent XII, notre prédécesseur, écrit 
& Léon XIII, refusa absolument, malgré de vives ins-
1 tances, d'établir une fête spéciale en l'honneur du 
a Père. Que, si l'on fête en particulier les mystères du 
jp Verbe Incarné, il n'existe aucune fête honorant uni-

quement la nature divine du Verbe, et les solennités 
de la Pentecôte elles-mêmes ont été instituées, dès 
les premiers temps, non en vue d'honorer exclusive-
ment le Saint-Esprit en lui-même, mais pour rappeler 
sa descente, c'est-à-dire sa mission extérieure. 1 » 

La sainte Trinité est tellement le but suprême de 
tout le culte officiel de l'Église que tout s'y ramène; 
dans l'ordonnance générale du Cycle, les Saints ne 
viennent qu'au second plan. 

La 
messe qui est un sacrifice, c'est-à-dire un acte 

qu'on n'offre qu'à Dieu, est offerte aux trois Per-
sonnes : « Suscipe Sancta Trinitas », « Placeat tibi 
Sancta Trinitas ». L'Eglise commence cet acte au-
guste entre tous par le signe de la croix fait « au nom 
du Père et du Fils et du Saint-Esprit » et elle le ter-
mine en bénissant de la même façon la foule. Les 
Kyrie, Christe, Kyrie sont trois fois répétés pour 
honorer ce même mystère. Le Gloria in excelsis chan-
te Dieu le Père « Deus Pater omnipotens » Jésus-

H Christ, son Fils, « Domine Fili unigenite, Jesu Christe 
g et le Saint-Esprit « cum sancto Spiritu ». Il me 
1 semble inutile de citer le Credo qui est une formule 

I. Divinum illud munus, 9 mai 1897. 

25 



CHAPITRE II. — LA SAINTE TRINITE. 

I 
de croyance en la sainte Trinité.Les Oraisons s'adres-
sent « au Père qui vit et règne avec le Fils en l'unité ^ 
du Saint-Esprit ». 

A l'Offertoire, on offre le pain et le vin à Dieu le 
Père, on remplit le calice en rappelant le mystère de <| 
r i 

ncarnation du Verbe, puis on prie l'Esprit sancti-
ficateur de descendre sur les oblations 

Au Canon de la messe, on rend grâces à Dieu le ^ 
Père (Préface), on rappelle les mystères de la vie du Z 
Christ et l'on invoque, très explicitement, dans cer- ^ 
taines liturgies, l'Esprit-Saint. 

« 7 outes les Anaphores2,dit à ce sujet Dom Cagin, § 
ont la physionomie d'un Symbole de foi trinitaire j| 
tout en action de grâces, comme est également trini- ^ 
taire la formule de collation du Baptême, comme est rj 
trinitaire la prédication des apôtres, quelle que soit 
l'authenticité parfaite de YApostolicum qui le con-
tient. Il serait exact de dire que l'Action de grâces 
(Préface) est tout un mémorial des magnificences et 
des œuvres de Dieu jusqu'à la Consécration, la Con-
sécration n'étant elle-même que le mémorial de la 
Cène amené dans l'Anaphore précisément au mo-
ment historique du Jeudi-Saint comme c'est, aussitôt 
après, et cela partout, le mémorial du Vendredi-Saint 
ou de la Passion, du Samedi-Saint ou de la descente 
aux Enfers, de la Résurrection, de l'Ascension, qui 

t. Dans quelques liturgies on cite formellement en cet endroit 
le Saint-Esprit. 

2. L'Anaphore (action d'élever, d'offrir) désigne toute la partie 
sacrificielle de la Messe ou IVIesse proprement dite. Elle correspond 
au Canon de notre Messe. Il y a de nombreux types d'Anaphores 
grecques et orientales comme il y a différents Canons latins (Gélasien. 
Ambrosien, Mozarabe, etc.). Le nôtre est le Canon Romain. 

2 6 



S LA SAINTE TRINITÉ. % | | 
g détermine aussitôt l'offerimus sacerdotal 1 coïncidant cj 

avec la pénétration du Prêtre éternel dans le Saint A 
g des Saints de la Trinité bienheureuse, puis l'invo- S) 
g cation du Saint-Esprit, ou Epiclèse, coïncidant à son 
g tour avec le moment historique de la Pentecôte, et 
U recevant justement là sa signification théologique le 
g plus splendidement mystérieuse et la plus exacte, 
I'/ enfin l'accession des fidèles à la communion de tous 
© ces mystères dans l'Eglise et dans l'éternelle doxolo-
g gie. Ce microcosme surnaturel de l'économie histo-
© rique de l'Incarnation et de la Rédemption se 
jç> développe exactement sur le plan, lui-même histo-
g rique, du Symbole, passant de Dieu tout puissant et • 
g créateur, à l'Incarnation et à la Rédemption, à l 'As-
g cension, à la Pentecôte, à l'Eglise et à la vie éternelle, 
jî» L'Anaphore apostolique passe de même du Père au 

Fils et au Saint-Esprit,et l'Eglise, achevant dans le 
corps mystique du Christ ce qui manque à sa passion, 
prépare ainsi, comme le dit magnifiquement l 'Ana-
phore V, par l'opération de l'Esprit-Saint, la com-
munion de ses membres à la vie divine, en les 

g associant par avance à l'Acte pur de la Doxologie 
g éternelle dans l'éternelle Trinité... per Ipsum, et cum 
0 Ipso, et in Ipso. 

La dernière partie du Canon serait donc la part 
I. Après la Préface, le prêtre dit les paroles de Jésus à la dernière 

jjj Cène, puis il évoque le souvenir de sa « bienheureuse passion, de sa 
fA résurrection des enfers et de sa glorieuse ascension » et offre dans cet 
© esprit le pain et le vin consacrés « Otferimus... Panem sanctum et Ca-

licem salutis perpetuœ ». Après vient la prière Supplices « que ces 
fA offrandes soient portées jusque sur votre autel en présence de votre 
vS) divine majesté » et enfin le a per Ipsum, et cum Ipsum et in Ipso, 
jjJ par Jésus, avec Jésus, et en Jésus toute gloire appartient à vous, Dieu 
g le Père tout puissant, en l'unité du Saint-Esprit » (Canon de la messe). 

2 7 



CHAPITRE II. — LA SAINTE TRINITE. 

T 
^ d opération appropriée au Saint-Esprit, 1 œuvre 
g sanctificatrice, de même que la partie s étendant du 
g Sanctus à l'Epiclèse était celle du Fils accomplissant 
6» l'œuvre rédemptrice, comme YEucharistia jusqu'au 
^ Sanctus était le sacrifice de louange de l'Ancienne 
O Loi à Dieu le Père, la reconnaissance de l'œuvre 
g créatrice et conservatrice. 1 » 

Tous les Psaumes et Cantiques se terminent par 
g le Gloria Patri que l'on dit debout et en s'inclinant. 
0 d Lorsque le chantre commence à dire le Gloria Patri. 
1 dit 

saint Benoît en parlant des Matines, aussitôt tous 
se lèvent de leurs sièges par honneur et respect pour 

é • la sainte Trinité. 2 » 
Le Te Deum glorifie les trois Personnes divines, 

g « La sainte Eglise confesse votre nom par toute la 
terre, o Père d'infinie majesté, et elle vénère votre 
Fils véritable et unique ainsi que le Saint-Esprit con-
solateur. » 

Les Hymnes qui proclament aux différentes épo-
ques de l'année les mystères de la vie du Christ 
et les merveilles opérées dans l'âme des Saints 
les rapportent toujours par la doxologie, que l'on 
chante aussi en s'inclinant, à la gloire de la sainte 
Trinité. Aux fêtes de la sainte Vierge, par exemple, 
l'Eglise dit : « Gloire à vous Jésus, qui êtes né de la 
Vierge, ainsi qu'au Père et au Saint-Esprit dans les 
siècles éternels. » A celle de sainte Martine (30 jan-
vier) : « O Dieu dont la droite soutient les martyrs, 
vous qui etes Un et Trois, donnez à vos serviteurs la lumière. » 

I. Les origines de la messe (Revue pratique d'apologétique, I mars 
1920, p. 673 et ss.). — 2. S " Règle, Ch. IX. 

28 



LA SAINTE TRINITÉ. % 

% Et 
c'est ainsi qu'en nous faisant honorer les a 

Saints, la liturgie, loin de nous détourner de la sainte 
Trinité, nous y ramène toujours. 

Lorsque c'est Jésus que l'Eglise honore, c'est à la ^ 
deuxième personne de la sainte Trinité que son culte <| 
d'adoration, s'adresse. Chaque fois qu'à l'autel le ^ 
prêtre prononce ces paroles : « Et le Verbe s'est fait <| 
chair », au Credo par exemple et au dernier Evan- ^ 
gile, il fait une génuflexion, car Jésus est Dieu. Et 
peut-être n'est-il pas inutile de souhaiter que notre 
dévotion au Sacré-Cœur — durant le mois de juin g 
par exemple — ait bien toujours pour objet dernier ^ 
la Personne divine qu'est le Christ en unité de nature 
avec le Père et le Saint-Esprit, car l'humanité du ^ 
Sauveur est elle-même en adoration devant la Divi- g 
nité dont une distance infinie la sépare. | 

C'est aussi parce que l'humanité de Jésus est unie 
au Verbe, que l'Eglise se prosterne en adoration de-
vant le Saint Sacrement1. Et ce culte de latrie a pour 
objet non seulement Dieu le Fils, mais aussi les deux 
autres personnes de la sainte Trinité, car là où est le 
Verbe, là sont aussi le Père et le Saint-Esprit, puis-
qu'ils n'ont tous Trois qu'une même Nature. 

En étudiant la piété au X X ' siècle, peut-être y 
aurait-il lieu de constater un fléchissement dans le 
culte envers la sainte Trinité. Et l'on pourrait s'éton-
ner que la dévotion moderne, dont les initiatives tou-
jours nouvelles doivent du reste être accueillies et 
encouragées dans la mesure où l'Eglise le fait elle-

I. « A la Très-Sainte Trinité et à chacune de ses Personnes, au 
Christ-Seigneur, même sous les espèces sacramentales, est dû le culte 
de latrie. » (Canon 1255.) 

29 



CHAPITRE II. — LA SAINTE TRINITE. 

même, n'ait jamais réservé un mois à la sainte Tri-
nité et ne parle que trop rarement de neuvaines ou 
de triduums en son honneur. 

Sans attendre, du reste, ces manifestations popu-
laires, l'Eglise a consacré principalement au culte de 
la sainte Trinité le jour que Dieu se réserve et qui 
commande toute la semaine. Il suffit, pour le prou-
ver, de rappeler que la Préface, assignée au Diman-
che, chante ce profond et sublime mystère : « Dieu 
éternel, avec votre Fils unique et le Saint-Esprit vous 
êtes un seul Dieu, un seul Seigneur; non dans l'unité 
d'une Personne, mais dans la Trinité d'une seule 
substance... en sorte que, confessant une véritable et 
éternelle Divinité, nous adorons tout ensemble et la 
propriété dans les personnes et l'unité dans l'essence 
et l'égalité dans la majesté. C'est elle que louent les 
Anges et les Archanges, les Chérubins et les Séra-
phins qui ne cessent de chanter d'une voix unanime: 
Saint, Saint, Saint ». 

C'est le Dimanche aussi à l'office de Prime que se 
% trouve le symbole de saint Athanase qui expose lon-

guement toute la doctrine de l'Eglise sur le mystère 
^ de la sainte Trinité. « La foi catholique consiste à 

révérer un seul Dieu dans la Trinité et la Trinité 
a dans l'Unité, sans confondre les personnes, ni divi-
© ser la substance. Car, autre est la personne du Père, 
o autre celle du Fils, autre celle de l'Esprit-Saint. Mais 

la divinité du Père et du Fils et du Saint-Esprit est 
0 une : la gloire égale, la majesté coéternelle. » « Au-

tre est la personne du Père, dit de même le prêtre au 
fjt baptême des adultes, autre celle du Fils, autre celle 

3 0 



LA SAINTE TRINITÉ. 
g | 
^ de 1 Esprit-Saint; mais ces trois n ont qu une seule © 

substance et une même Divinité. » 
La messe votive réservée, dès avant le IX' siècle, <| 

V au Dimanche est celle : De Sancta Trinitate. Aussi 
g comble-t-elle naturellement le vide qui existait le | 
g premier Dimanche après la Pentecôte, du fait de la 
g célébration des Ordinations durant la nuit qui pré- g 
g cède. Ce fut l'origine de la fête de la sainte Trinité <| 
g où l'on « adore, dit l'Invitatoire, le vrai Dieu, Unité <| 

dans la Trinité et Trinité dans l'Unité ». «S ® 
Le Dimanche est bien le jour consacré par l'Eglise <| 

g à honorer spécialement les trois Personnes divines. 
g Qu'on n'allègue donc pas un vague et fallacieux g 

prétexte de monotonie pour chercher à rétablir || 
g YOrdo d'avant 1913 où les dimanches étaient près- <| 
> que toujours sacrifiés aux fêtes des Saints avec les- g 
g quelles ils coïncidaient. Maintenons au contraire cette g 
tf liturgie riche et variée qui est toute à la gloire de la < 
@ sainte Trinité et donnons à tous nos actes de piété 

cette tendance vers le mystère des mystères, vérita- || 
g ble « clef de voûte » du Nouveau Testament. C'est <| 
g un des motifs les plus puissants pour lesquels le ^ 
g culte public est source première du véritable esprit g 
f> chrétien. § 

C'est aussi à quoi pourrait coopérer, bien plus ef- <| 
o ficacement qu'on ne le pense, l'adoption, pour le A 

maître-autel, du moins s'il est placé à la croisée de la © 
g nef et du transept, d'une simple table de pierre riche, ^ 
g abritée sous un beau ciborium d'honneur, garnie de <| 
0 son grand crucifix et de ses chandeliers; mais sans es 
g retable ni statue, comme cela se voit dans les basi- c, 
g liques de Rome. De cette façon l'on comprendrait «s 

3 1 



CHAPITRE II. — LA SAINTE TRINITE. 

davantage que le culte s'adresse à Dieu plutôt qu'à 
ses Saints. 

Si on met un retable, que ce ne soit jamais aux 
dépens de l'autel qui doit au contraire, par ses pro-
portions et sa richesse, être mis par lui en valeur. Les 
Saints qui l'ornent sont alors considérés comme le 
corps mystique du Christ, représenté lui-même par 
l'autel. C'est la vision de l'Apocalypse où les Anges 
et les Bienheureux sont prosternés devant le trône de 
Dieu et autour de l'autel de l'Agneau et chantent 
l'éternel Sanctus. Et ainsi l'orientation essentielle de 
la piété n'est contrariée en rien. 

3 2 



i 

C H A ^ I T R O G J L 

AU PERE PAR 
LE FILS DANS 
L'ESPRIT^SAINT 

E premier but de la liturgie est, nous 
l'avons vu, de nous faire adorer la 
Sainte Trinité en établissant entre 
nos âmes et les Personnes divines 
des relations qui correspondent à 
leurs propriétés respectives. 

Montrons comment la prière officielle de l'Eglise 
réalise ce programme en nous faisant aller, selon la 
formule de nos Livres Saints et de la Tradition, « au 
Père par le Fils dans le Saint-Esprit ». 

1) A u PÈRE. 

Dans les Collectes, c'est généralement au Père que 
la liturgie s'adresse en lui attribuant ' les merveilles 
opérées par les Saints. 

« O Dieu qui avez daigné décorer de la palme du 
martyre et de glorieux miracles le bienheureux Fi-
dèle... » (24 avril). 

« O Dieu qui avez élevé le bienheureux Marc, no-
tre évangéliste, à la dignité de prédicateur de l'Evan-
gile... » (25 avril). 

« O Dieu, consolateur de ceux qui sont tristes et 
I. Ce n'est qu'une attribution, car les œuvres ad extra sont des 

trois Personnes. 

3 3 



CHAPITRE III. 

salut de ceux qui espèrent en vous, ô vous qui avez 
ô miséricordieusement reçu les pieuses larmes de la 

Bienheureuse Monique... » (4 mai). 
Ce Deus qui est bien le Père, puisque ces oraisons 

se terminent ainsi : « par Jésus-Christ qui étant Dieu 
g vit et règne avec Vous en l'unité du Saint-Esprit. » 

C'est au Père que s'adressent, en général, toutes 
les prières faites par le prêtre à la messe. « Quand on 

g prie à l'autel, disent les conciles d'Hippone (393) et 
de Carthage (397), l'oraison doit toujours être adres-
sée au Père. » Dans le Missel romain il ne se trouve 
que vingt-sept oraisons adressées au Fils et elles sont 
presque toutes postérieures au XIII' siècle '. 

C'est au Père que se font les offrandes à l'Offer-
toire : Suscipe sancte Pater; c'est au Père que l'on 
rend grâce à la Préface « tibi semper et ubique gratias 
agere Domine sancte Pater omnipotens » ; c'est lui 
que l'on glorifie à la petite Elévation « tibi, Deo Pa-
tri, omnis honor et gloria » ; c'est à 

lui que l'on 
adresse la prière avant la Communion <( Pater nos-
ter » et l'action de grâces de la Postcommunion. 

« Lorsque vous prierez, avait dit Jésus à ses apô-
tres, vous direz : Notre Père. » Et l'Eglise se confor-
me à cet ordre. Cela ne veut pas dire que le Fils et 
le Saint-Esprit ne soient pas le terme de notre culte, 
mais c'est simplement pour affirmer que c'est du 
Père que procèdent les deux autres Personnes 2, de 
sorte qu'il récapitule en quelque sorte en lui la Sainte 
Trinité. Honorer le Père, c'est honorer implicitement 

1. Cf. Questions liturgiques. — Louvain, 1913. 
2. Le Saint-Esprit procède aussi du Fils, B Qui a Pâtre Filioque 

procedit » dit le Credo, mais c'est parce que le Père, en engendrant le 
Verbe, lui a donné de pouvoir produire avec lui l'Esprit-Saint. 

3 4 



AU PÈRE PAR LE FILS DANS L'ESPRIT-SAINT. 

et le Fils et le Saint-Esprit dont il est le principe. 

2 ) P A R LE FILS. 

Le motif capital pour lequel l'Eglise s'adresse au 
Père, c'est que nous sommes tellement unis à Jésus, 
Fils du Père, que nous formons avec lui, selon la 
doctrine de saint Paul, un immense corps vivant 
dont le Christ est la tête et dont les Chrétiens, de 
tous les pays et de tous les temps, sont les membres. 
Par le sacrement du Baptême, nous avons con-
tracté avec Jésus un mariage divin qui trouve sa 
consommation, dit Bossuet, dans la Sainte Com-
munion : (( Erunt duo in carne una. » Aussi à l 'Of-
fertoire, l'Eglise nous fait-elle demander que, comme 
la petite goutte d'eau se mêle au vin, nous ayons part 
à la divinité de Celui qui a daigné se revêtir de notre 
humanité. En conséquence de ce mariage mystique, 
le Père de Jésus notre époux devient aussi le nôtre et 
une sainte audace « audemus dicere » nous fait dire: 
« Notre Père. » 

C'est donc comme fils, par notre union intime avec 
Jésus, que nous entrons dans le sein de la famille 
divine et devenons enfants du Père. C'est le Christ 
qui est la voie : Ego sum via. Il est la porte : Ego 
sum porta par où il faut passer pour aller au Père. 
(( Par le Christ homme, dit saint Augustin, nous 
allons au Christ Dieu. » Et c'est ce que la liturgie 
cherche à nous faire réaliser. 

Cette prière officielle plaît infiniment au Père car, 
dite en union avec Jésus, elle a une portée infinie que 
lui communique le Verbe C'est pourquoi la prière 

I. Les actes sont posés par les personnes. Lorsque Jésus adore 

3 5 



I CHAPITRE III. 

^ « A péri », qui précède les Heures canoniales, con-
' tient ces paroles : « Seigneur, je vous paie ce tribut 

d'adoration en m unissant aux intentions divines 
avec lesquelles vous avez loué ici-bas votre Père. » 

L'Homme-Dieu est donc l'intermédiaire ou mé-
diateur obligé entre les hommes et Dieu. Aussi 
toujours les oraisons liturgiques adressées à Dieu le 
Père aboutissent-elles à cette conclusion « par Jésus-
Christ notre Seigneur ». « C est par Lui, ajoutent les 

h Préfaces, que les Anges louent Votre majesté, que 
> les Dominations l'adorent et que les Puissances la 
" révèrent. Te igitur, donc, Père très clément, c'est 

par Jésus-Christ votre Fils, notre Seigneur, que nous 
vous supplions d'accepter ces offrandes... car c'est 
par lui, avec lui et en lui que toute gloire vous est 
donnée, ô Dieu le Père. » (Canon de la messe.) 

Le Verbe Incarné, qui est comme homme notre 
- introducteur auprès du Père, est, nous l'avons 

dit, 
§ comme Dieu le terme de notre culte. La conclusion 

des oraisons ne nous laisse aucun doute à cet égard : 
§ (i Par Jésus-Christ notre Seigneur... qui Vit et règne 
'* avec Vous en l'unité du Saint-Esprit dans tous les 

siècles des siècles. » Mais l'Eglise veut que nous 
contemplions davantage en Jésus l'homme, le Pon-
tife suprême qui, comme tête du corps mystique, 
adore, au nom de tous ses membres et avec eux tous, 
Dieu dans la personne du Père. Et ainsi est écarté 

(| le danger, pour les fidèles, de croire qu'il y a deux 
,, personnes dans le Christ, celle qui adore et celle qui 

est adorée. 
son Père, c'est donc la deuxième personne de la Sainte Trinité qui 
par son humanité adore le Père. 

3 6 



AU PERE PAR LE FILS DANS L ESPRIT-SAINT. 

Unissons notre prière à celle de Jésus et appro-
chons-nous de Dieu en lui offrant les mérites de ce 
Fils bien-aimé dans lequel il met toutes ses com-
plaisances. Ainsi le veut le Maître quand il dit : 
« Demandez à mon Père en mon nom. » L'inobser-
vance de ce précepte explique peut-être la stérilité 
fréquente de nos prières. La communion, p. ex., faite 
après l'offrande à Dieu du sang de Jésus en union 
avec le prêtre à la messe, ne serait-elle pas davantage 
le baiser du Père apaisé par cette présentation même? 

La doctrine de la médiation du Christ est toujours 
observée par l'Eglise dans son culte officiel et c'est 
un motif encore pour lequel la liturgie est la source 
première et indispensable du véritable esprit chrétien. 

3 ) DANS L 'ESPRIT-SAINT. 

La prière officielle, toute pénétrée du dogme de 
l'Incarnation, exprime également la mission exté-

© rieure de l'Esprit-Saint, sanctificateur des âmes. 
Procédant du Père et du Fils, il est le lien d'amour 

qui les unit l'un à l'autre. 11 couvre Marie de son om-
A bre et descend, sous la forme d'une colombe, sur 
g Jésus pour montrer que c'est par son opération que 
A l'humanité sainte du Christ est unie à la Divinité. 

Aussi l'Eglise termine-t-elle ses oraisons en disant 
g « par Jésus-Christ qui vit et règne avec le Père en 
g l'unité du Saint-Esprit » et, à la fin du Canon, elle 
^ demande « que par Jésus tout honneur et toute gloire 

soient rendus à Dieu le Père tout puissant en l'unité 
>; du Saint-Esprit ». 

Cet Esprit-Saint, l'envoyé du Père et du Fils, 
b descendu sur l'Eglise au jour de la Pentecôte, 

3 7 



CHAPITRE III. 

1 ne cesse de descendre en chacune de nos âmes. 
Autour du cénacle souffle un Vent impétueux; à 

l'intérieur des langues de feu embrasent les Disci-
y pies. Le Père et le Fils l'envoient. Sa mission se 
1 manifeste par des signes extérieurs qui ont motivé, 
^ nous l'avons vu au chapitre précédent, l institution 
© de la fête de la Pentecôte en l'honneur de l'Esprit-
g Saint. 

Jésus souffle sur ses Apôtres et leur dit : « Rece-
lé vez le Saint-Esprit. » Le prêtre au baptême souffle 

trois fois sur l'enfant et dit : <( Va t'en esprit im- S 
'f] monde et laisse place à l'Esprit-Saint. » L'huiZe sain- O 

te employée dans quatre sacrements rappelle la 
g colombe portant son rameau d'olivier et désigne les I 
© grâces de l'Esprit qui se répandent dans les âmes 

I. A la bénédiction des Saintes Huiles le Jeudi-Saint l'Eglise 
: chante : « Qu'au commencement de toutes choses Dieu, entre tous ^ 

P dons de sa bonté, a fait produire à la terre les arbres et parmi eux 6) 
V l'olivier qui nous donne cette onctueuse liqueur destinée au chrême 
[9 sacré. » « Les propriétés de l'huile, par lesquelles est représenté 01 
© Y Esprit-Saint, dit S. Thomas, se rencontrent en une plus large mesure j 
V dans Vhuile des oliviers que dans toute autre, d'où il suit que l'olivier J 
(9 lui-même, par sa perpétuelle frondaison, signifie la vive effusion de la 
© miséricorde du Saint-Esprit. » (III q. LXX1I, a. 2 ad 3.) Aussi l'Eglise C, 
V continue-t-elle : « Lorsque les crimes du monde eurent été expiés par ^ 
(9 le déluge, la colombe vint annoncer la paix rendue à la terre par le 1 

© rameau d'olivier qu'elle portait, symbole des faveurs que nous réser- 6j 
V vait l'avenir. » Au Dimanche des Rameaux, elle dit encore que Dieu 
(9 « a ordonné à une colombe de venir annoncer par un rameau d'olivier 
© la paix au monde ». Et elle ajoute: a Les branches d'olivier que les C) 
? Juifs jetaient sur le passage du Christ publiaient en quelque manière * 
^ fonction de l'Esprit qui allait se répandre sur eux. » Ces branches Ŝ 
© sont semblables à celle que la colombe portait dans son bec en ren- 6) 
^ trant dans l'arche ; « elles sont un signe de paix et d'effusion de 

miséricorde. » L'huile qui est la matière des sacrements de la Con- ^ 
£9 firmation, de l'Extrême-Onction et qu'on emploie aussi dans l'adminis- Q 

tration du Sacrement de l'Ordre, est donc bien le signe de l'effusion ** 
" de VEsprit-Saint qui par elle est donné aux âmes. On trouve parfois ÏS 
® en iconographie l'Esprit Saint sous une forme humaine le front ceint Q 

d'une couronne d'olivier, ou sous la forme d'une colombe qui porte J 
^ dans son bec un rameau d'olivier ou une fiole d'huile sainte. 

38 



AU PÈRE PAR LE FILS DANS L ' E S P R I T - S A I N T . 

C'est donc toujours par un rite extérieur qui ne se 
rapporte qu'à l'Esprit-Saint que la grâce nous est 
donnée. Et c'est ainsi que l'on exprime la doctrine 
des Pères Grecs, et spécialement de saint Cyrille 
d'Alexandrie, qui affirment que cette Personne joue 
un rôle spécial dans la sanctification des âmes. C'est 
l'Esprit-Saint qui en prend possession et c'est par 
Lui que le Père et le Fils viennent et demeurent en 
nous, puisqu'il a la même nature qu'eux et en est 
inséparable. 

Et cet Esprit nous lie à Jésus. 11 est le souffle puis-
sant sous la poussée duquel nous allons par le Christ 
à Dieu le Père. « Nous avons accès au Père dans 
l'Esprit-Saint », dit l 'Apôtre1 . « Vous avez reçu, 
ajoute-t-il, l'Esprit d'adoption dans lequel nous 
crions : Abba, Père. 2 » La liturgie tenant compte de 
la mission extérieure du Fils et du Saint-Esprit, 
qu'elle affirme toujours dans ses formules et ses rites, 
fait de l'Esprit-Saint le principe et du Christ, notre 
Pontife, le moyen de notre ascension ver? Dieu, alors 
que le Père, qui récapitule en lui toute la sainte Tri-
nité, en est le terme. 

I. Aux Ephés. II, 18. — 2. Aux Romains. VIII, 15. 

39 



OUS devons aller à Dieu le Père par 
Jésus dans /'Esprit-Saint. Cette mé-
diation de Jésus, comment pourrons-
nous en user puisque, depuis l 'As-
cension, notre Pontife suprême a 
quitté la terre? Et cet Esprit-Saint, 

§ envoyé pour le remplacer, où réside-t-il? 
^ C'est ici qu'il convient d'évoquer cette personne 
^ morale que la liturgie appelle « Notre Sainte Mère 
y l'Eglise ». Epouse du Christ, baptisée dans l'Esprit-
^ Saint, elle nous conduit, nous ses enfants, jusqu'à 
^ Dieu, le Père de Jésus et le sien. C'est par l'Eglise, 
§ et par elle seule, que nous entrerons dans la maison 

paternelle, qui est le royaume des cieux. 
L'Eglise visible, c'est tout d'abord le Pape. Avant 

% de quitter cette terre, Jésus revêt du Pontificat su-
prême Pierre, le chef des apôtres, et tous les Papes, 

^ ses successeurs : « Tu es Pierre, et sur cette pierre 
^ je bâtirai mon Eglise. Tout ce que tu lieras sur la 
(ç! terre sera lié dans le ciel et tout ce que tu délieras sur 
^ la terre sera délié dans le ciel. 1 » Puis, lorsqu'il 
(i prend congé de tous ses Apôtres, Jésus leur dit : 

I. Saint Matthieu. X V I , 19. 

40 



| P A R L ' É G L I S E A D I E U . | 
g <( Recevez l'Esprit-Saint. Tout ce que vous lierez sur 
^ la terre sera lié au ciel et tout ce que vous déliez sur 
g la terre, sera délié dans le ciel. ' » 

Le pouvoir de Pierre est étendu à tous les Apôtres 
^ réunis à leur chef. « Immédiatement après le Pontife 
|5» Romain et sous sa direction, écrit Léon XIII, le gou-
g vernement des intérêts religieux du christianisme 
g appartient aux Evêques. 

S'ils ne sont pas placés au 
g faîte de la puissance pontificale, ils sont cependant 
g princes dans la hiérarchie ecclésiastique et, comme 
g chacun d'eux est préposé au gouvernement d'une 
g église particulière, ils sont, dit saint Thomas, com-
g me les ouvriers principaux dans la construction de 
0 l'édifice spirituel. 2 » 

De sorte qu'il existe sur terre une hiérarchie visi-
ble ou principat sacré constitué par le Pape et par 
tous les Evêques. Cette Eglise visible remplace Jésus 
dont elle étend pour ainsi dire 1 Incarnation au mon-
de entier et à travers tous les âges, car ce sont les 
pouvoirs du Christ qu'elle exerce. Bien plus, elle 
possède la mystérieuse puissance de faire descendre 
sur tous les autels le Verbe Incarné et elle veille 
autour de tous les tabernacles où il réside. C'est en 
vertu des mêmes paroles : « Faites ceci en mémoire 
de moi 3 » dit le Concile de Trente, que les Apôtres 
reçoivent le pouvoir de consacrer et sont établis 
prêtres, ce qui montre l'union intime qui existe entre 
l'Eucharistie et la Hiérarchie. L'Eglise est donc un 
autre Jésus, parce qu'elle en est inséparable et que, 
revêtue du sacerdoce même du Sauveur, elle sup-

1. Saint Matthieu. XVIII, 18. — 2. Sapientiœ christianœ. 
3. Saint Luc, XXII . 19. 

4 1 



CHAPITRE III. 

plée, par son ministère, à tout ce qui manque au 
Christ dans le Saint-Sacrement. 

C'est au nom de Jésus-Hostie qui, dans ce nouvel 
état, a cessé de parler et de se mouvoir, que l'Eglise 
prêche et agit. De sorte que 1 autorité ecclésiastique, 
toujours inséparable du Christ, peut dire comme lui : 
(( Personne ne va au Père que par moi. » 

* 
* * 

Par Jésus-Eglise nous allons donc au Père dans 
l'Esprit, a Ce sont les Evêques, affirme l'Apôtre, que 
1 Esprit-Saint a posés pour régir l'Eglise de Dieu. ' » 
Cet Esprit prit possession de l'Eglise au jour de la 
Pentecôte. Descendu sur le Christ sous la forme 
d'une colombe, symbole d'amour, il descendit, nous 
l'avons vu, sur l'Epouse du Christ sous la forme de 
langues de feu, autre symbole d'amour, dans la 
chambre nuptiale du Cénacle. Et depuis, il n'a ja-
mais quitté l'Eglise. Aussi le règne de la Hiérarchie 
catholique est aussi le règne de l'Esprit-Saint. Il en 
est tellement inséparable que saint Pierre au concile 
de Jérusalem s'écrie : « Il nous a semblé à nous et 
à l'Esprit-Saint... » 

L'Eglise, nous le disions au chapitre précédent, 
mentionne l'action de cet Esprit dans les formules 
de sa prière et par des rites nombreux. Il importe de 
le montrer davantage encore. 

Saint Paul parle de la grâce de l'Esprit-Saint qu'il 
a donnée à Timothée par Vimposition des mains. Et, 
dans la cérémonie du Sacre d'un évêque, les trois 
pontifes consécrateurs lui imposent simultanément 

1. Actes des Ap. X X , 28. 

4 2 



PAR L'ÉGLISE A DIEU. % % 
les mains et disent : « Reçois l'Esprit-Saint. » Puis > 
ils 

versent sur sa tête le Saint-Chrême, ce signe habi- ^ 
tuel des grâces du divin Esprit. g 

Cet Esprit-Saint, les Evêques le communiquent, à ^ 
leur tour, à leurs prêtres : « Si quelqu'un dit que, par ^ 
la Sainte Ordination, l'Esprit-Saint n'est pas donné, j| 
qu'il soit anathème », dit le Concile de Trente. Eten- § 
dant sa main, et après lui tous les prêtres, l'Evêque |j 
dit 

: « Répandez Seigneur dans leur âme l'Esprit |) 
de sainteté.» Puis, au chant du Feni Creator Spiritus, § 
il oint leurs mains de l'huile des catéchumènes. Et j 
enfin il souffle sur eux en disant : « Recevez le Saint- § 
Esprit, les péchés seront remis à ceux à qui vous les /j 
remettrez. » § 

Il ordonne aussi le diacre en lui imposant les mains % 
et en disant : « Recevez le Saint-Esprit, pour que 
vous soyez fort et résistiez au démon. » Pour le o 
sous-diacre il dit : « Remplissez son âme du Saint- § 
Esprit et de ses sept dons. » 

Lorsque l'évêque confirme, il chante d'abord le § 
« Veni Sancte Spiritus », puis il impose les mains. 

Il % 
continue: « Envoyez l'Esprit-Saint, le Paraclet, l'Es-
prit de Sagesse et d'Intelligence, de Conseil et de $ 
Force, de Science et de Piété, l'Esprit de Crainte. » i 
Puis il oint les confirmants du Saint Chrême en 
disant : « Je vous confirme avec le chrême du salut. » ® 
<( O Dieu, termine-t-il, qui avez donné votre Esprit- 0 
Saint à vos Apôtres et qui avez voulu que par eux et S 
leurs successeurs il fut transmis aux autres fidèles, g 
faites descendre le même Esprit sur les enfants dont i' 
les fronts ont été par nous oints du Saint Chrême, g 43 



t» CHAPITRE IV. | 
g qu'il daigne habiter dans leurs cœurs et en faire des 
(/ temples où il manifeste sa gloire. » 

En administrant l'Extrême-Onction, les prêtres 
^ oignent aussi les infirmes et ajoutent : « Guérissez 
^ Seigneur, nous vous en supplions, par la grâce du 

Saint-Esprit les infirmités de ce malade. » 
La Hiérarchie sacrée, qui est le prolongement de 

o Jésus, possède et donne comme lui-même l'Esprit-
® Saint. Elle en est toute remplie; et se laisser guider 
o par elle, c'est, comme nous le disions, aller au Père 
e par le Christ dans l'Esprit-Saint. 
% 

* * 

Mais, comment de fait, l'Eglise nous conduit-elle 
!» au Père? 

Pour le comprendre rappelons-nous que Jésus a 
donné à son Eglise le pouvoir de magistère pour ins-
truire les âmes, de ministère pour les sanctifier et de 
gouvernement pour les diriger. Ce triple pouvoir, 
c'est sous l'action de l'Esprit-Saint qu'elle l'exerce, 
et nous voudrions montrer qu'elle le fait tout spécia-
lement par la liturgie. 

1 ) L E POUVOIR DE M A G I S T È R E . 

Le Pape, assis sur la Chaire de St-Pierre à Rome, 
est le docteur de l'Eglise universelle et c'est au cours 
ou à l'occasion d'une cérémonie liturgique qu'il par-
le ex cathedra '. De même l'Evêque assis dans sa 
chaire épiscopale (cathedra) est le docteur de son 

^ I. Après l'Evangile de la grandmesse papale, Pie IX définit en 
^ 1854 le dogme de l'Immaculée Conception, puis il continua la messe. 

4 4 



P A R L ' É G L I S E A DIEU. 

Eglise particulière, d'où le nom de cathédrale donné J 
à l'église où cette chaire se trouve. g 

Dans la première partie de la Messe, les lecteurs g 
lisent les Lectures tirées de l'Ancien-Testament, le ^ 
sous-diacre lit Vépître, ainsi appelée parce qu'elle g 
est le plus ordinairement tirée des épîtres du Nou- ^ 
veau-Testament, et enfin le diacre lit l'Evangile, g 
« Celui qui préside, dit saint Justin, adresse alors au ^ 
peuple une allocution dans laquelle il l'instruit sur ^ 
les passages qui ont été lus et l'exhorte à l'imitation 
de ces sublimes exemples. 1 » A l'époque de ce Père à 
de l'Eglise, l'évêque seul présidait et, s'il arrivait ^ 
qu'il fût retenu par la maladie ou par tout autre em- ^ 
pêchement légitime, il déléguait un prêtre pour le «a 
remplacer dans le ministère de la prédication. 

a Dès les temps des apôtres, écrit Dom Ursmer 
Berlière, nous voyons la parole de Dieu annoncée 
dans le service divin, unie si étroitement aux lectures 
liturgiques que la tradition catholique n'a jamais cru 
devoir la séparer complètement du service liturgique 
ou lui retirer cette place d'honneur qui lui revient à 
juste titre. 2 » 

Et, de nos jours encore, c'est à la messe qu'on lit, 
aux Dimanches ou aux jours de fête, les lettres en-
cycliques des Papes ou les lettres pastorales des 
Evêques. 

Qu'il est substantiel et abondant ce pain de la doc-
trine que l'Eglise nous distribue dans l'Avant-Messe. 
Chaque jour, ce sont des extraits de l'Ancien et du 
Nouveau Testament; des versets de Psaumes dans 
l'Introït, le Graduel, l'Offertoire et la Communion; 

I. / Apol., c. 67. — 2. Revue Bénedictine, mars 1890. 

45 



CHAPITRE II . — LA SAINTE TRINITE. | , 
g des passages des Prophètes ou des Apôtres dans 
| l'Epître, qui tous viennent mettre en lumière la pa-
, rôle de Jésus dans l'Evangile. Et, faisant ressortir 

davantage encore la beauté de ce tableau ou de cette 
g mosaïque, dont toutes les parties forment un tout 

harmonieux, le cadre liturgique, par sa richesse bien 
| digne des trésors qu'il contient, vient y ajouter une 

dernière perfection. L'on comprend davantage les 
§ enseignements du Maître, par exemple sur la péni-
fë tence, lorsque, au mercredi des Cendres, on les en-
§ tend dans une église où tout prêche le deuil et 
§ exprime la douleur que l'Eglise ressent de nos pé-
§ chés. L'on saisit mieux toute la portée de la Résur-
% rection du Christ lorsque l'Evangile, qui en parle, est 
§ lu et commenté après les longs jours de deuil du 
\q Carême par des ministres revêtus de vêtements de 
» joie, après un chant enthousiaste de l'Alleluia et 
S dans une assemblée nombreuse conviée pour par-
^ tager cette vie nouvelle du Sauveur par la commu-
8 nion pascale. 

Qu'il est éloquent cet enseignement donné, chaque 
p> jour, par l'Eglise lorsqu 

'elle nous propose un Saint 
*> comme modèle et nous décrit sa vie dans l'office et 
? la messe. Elle nous y expose tout à la fois la théorie 

g et la pratique de l'ascèse chrétienne. Et, au cours de 
f> l'année, que de fêtes et, dès lors, que de vertus et 

de 
y vérités nous sont inculquées. C'est le Christ lui-
g même ou dans ses membres que nous avons de la 
y sorte toujours devant les yeux. Et l'imitation de Jésus 
1 c'est la sainteté. 

En parlant des Evangiles des Dimanches, le Con-
4 6 



j ' 
PAR L EGLISE A DIEU. 

> cile de Trente va jusqu'à affirmer qu'en les expli-
| quant aux fidèles au cours 

de r année on leur fait 
repasser tous les points de doctrine contenus dans le 

% Catéchisme Et Bossuet n'a pas hésité à dire que 
ï> « le principal instrument de la Tradition est renfer-
^ mé dans les prières de l'Eglise » 2. 

La liturgie est une théologie que l'on étudie à ge-
© noux. Tous les dogmes y sont affirmés avec une rare 
§ puissance de pénétration, car l'Eglise y enseigne en 
% mettant en oeuvre toutes les facultés de l'homme à la 
§ fois. La fête de Noël, par exemple, avec ses chants 
? joyeux et ses lumières, avec les magnifiques textes 
§ de 

son office et de la messe qui ne parlent que de 
% l'enfant-Dieu, apparaît chaque année, comme une 
ij> affirmation des plus éloquentes du dogme de l'Incar-

nation. Il en est de même pour la Résurrection et 
f l'Ascension de Jésus, pour l'Assomption de Marie 
© et pour tous les Mystères. Toute la doctrine de ces 
S grands mystères est exposée dans le missel et le 

bréviaire aux jours où on les célèbre. 
Nous pouvons donc conclure de toutes ces consi-

dérations que le culte public où l'Eglise met 
elle-

^ même en valeur, sous la direction de l'Esprit-Saint, 
les richesses des Ecritures et de la Tradition est la 

^ voie ordinaire — voie normale et sûre — par où son 
magistère s'exerce parmi les hommes. 

1. Voir : Appendice du Catéchisme du Concile de Trente ou le 
Catéchisme distribué pour chaque Dimanche de l'année et adapté 
aux Evangiles. — On ne saurait assez préconiser la reprise de l'Homé-

ft lie ou explication de l'Evangile de la messe au prône. La prédication 
ne pourra que gagner à être mise chaque Dimanche dans son cadre 

^ liturgique. 
2. Etats d'oraison, c. VI. 

4 7 



CHAPITRE II . — LA SAINTE TRINITE. 

2 ) L E POUVOIR DE MINISTÈRE. 

C'est par cet ensemble de prières, de cérémonies 
et de rites, qui sont réglés d'après l'ordonnance des 
livres liturgiques à savoir : le Missel, le Bréviaire, le 
Rituel, le Pontifical, le Cérémonial des Evêques et le 
Martyrologe, que l'Eglise exerce son pouvoir de mi-
nistère dans ce qu'il a d'essentiel. Tous les chapitres 
qui suivent le prouveront. Qu'il nous suffise pour le 
moment de montrer comment l'Eglise nous sanctifie 
par sa liturgie en général. 

1 ) Chaque jour, la hiérarchie catholique, en célé-
brant le saint sacrifice qui est le centre de son culte 
et en récitant les heures canoniales, obtient de Dieu 
pour tous les chrétiens les grâces méritées sur le 
Golgotha. 

2) Chaque année, les fêtes du Cycle liturgique 
nous rappellent tous les mystères de la vie de Jésus 
pour en appliquer les mérites à nos âmes. 

3) Durant toute notre Vie, les sacrements, dont l'ac-
tion est efficace par elle-même, et les sacramentaux, 
dont l'action dépend de la dévotion de ceux qui les 
confèrent et qui les reçoivent, nous assurent les grâ-
ces indispensables au salut. 

Un enfant naît: l'Eglise, par ses prêtres, se penche 
comme une mère sur son berceau et lui donne par le 
baptême la vie de la grâce. Plus tard, elle l'admet à 
la table eucharistique où il participe plus pleinement 
aux fruits de la Messe qui sont ceux du Calvaire. Dès 
son entrée dans l'adolescence, son Evêque le confir-
me. A-t-il le malheur d'offenser Dieu, l'Eglise le 
réconcilie avec lui. Lorsque vient le moment, par 

48 



P A R L ' É G L I S E A D I E U . | « 
exemple, pour un jeune homme, de se choisir un état 
de 

vie, c est elle encore qui lui confère le sacerdoce 
ou qui bénit sa profession religieuse ou son union 
nuptiale. 

Et enfin, lorsque l'heure est arrivée pour une âme 
d'aller à Dieu, l'Eglise la recommande au Très-Haut 
par l'onction sainte et, dans le deuil, elle récite l 'Of-
fice et la Messe des Défunts sur sa dépouille mortelle 
qu'elle dépose ensuite dans une terre bénite. 

Tous les sacramentaux comme l'eau bénite, le 
Confiteor, le Pater, la lecture de l'Evangile, l'encens, 
la bénédiction des cierges, des cendres, des rameaux, 
et toutes les bénédictions que l'Eglise donne en tou-
tes circonstances coopèrent très efficacement aussi, 
nous le verrons, à notre sanctification. 

3 ) L E P O U V O I R D E G O U V E R N E M E N T . 

Le pouvoir de gouvernement est « cette couronne 
royale que le Père a déposée sur le front de son Christ 
et que Jésus-Christ dépose sur le front de son Egli-
se » Ce pouvoir, qui est tout à la fois législatif, 
judiciaire et coercitif, s'exerce en partie par la 
liturgie. 

Le droit de liturgie, ou le droit de régler le culte 
public et officiel, appartient au Chef visible de l'Egli-
se 2. C'est depuis le Concile de Trente que les Pon-
tifes romains se sont réservé ce droit. Les liturgies 
des différentes églises et les coutumes générales qui 
s'établissaient dans le culte par le consentement de 

! . D o m GREA. De l'Eglise. 
2. « Unius Apostolicœ Sedis est tu m sacram ordinare liturgiam, 

tum liturgicos approbare libros. » (Can. 1257.) 

49 



c h a p i t r e i i . — la sainte trinite. 

l'Evêque n'étaient du reste légitimées que par l'ac-
ceptation tacite du Pape. 

« Les livres liturgiques, qui règlent journellement 
nos sacrifices, nos adorations et nos prières, tirent 
toute leur puissance de louange, d'intercession et de 
sainteté du fait qu'ils sont donnés par le chef actuel 
de la hiérarchie. Leur titre transcendant et incom-
parable devant le Père qui est aux cieux, c'est qu'ils 
formulent la grande Prière organisée par le vicaire de 
Jésus-Christ. ' » Bréviaire, missel, rituel ont reçu de 
son autorité suprême leur authenticité légale et, dès 
lors, les prières qu'ils contiennent ne sont pas seule-
ment des formules approuvées, elles sont la prière g 
officielle de l'Epouse du Christ, douée comme telle A 
d'une puissance supérieure d'intercession. L'Eglise a 
fait siennes ces formules, elles sont donc toutes dé- t| 
bordantes des mérites du Christ, chef invisible de <| 
l'Eglise, et de tous les Saints qui sont ses membres. ^ 

« Gardienne de l'idée de devoir écrit Dom M. Fes- <| 
tugière, la liturgie devient, par l'effet de la législation <jjj 
rituelle, une école de devoirs. Nous n'avons pas à | 
analyser autrement ici cette législation qui règle le <| 
cycle annuel, qui distribue quotidiennement entre cj 
des actes liturgiques distincts la tâche de la prière ^ 
officielle, et qui, enfin, par ses « rubriques » déter- <| 
mine jusque dans le détail l'accomplissement du ^ 
culte. - » 

C'était ordinairement aussi à l'occasion de ses 
réunions liturgiques que l'Eglise portait ses juge- a 
ments et ses ordonnances comme no"s le rappelle * 
encore maintenant la législation ecclésiastique con- g 

1. D. BEAUDUÎN: La piété de l'Eglise, p. 24. — 2. Op. cit. 

5 0 



5®©®®©©®®©©®©©©>®©©5>®'g)®©®® (g©®®©©®©®©®®©©©©®®© 

PAR L'ÉGLISE A DIEU. 

cernant la publication des bans qui se fait après 
l'évangile. 

De nos jours encore, l'Avent et le Carême sont 
des temps clos pour la solennité des mariages, et le 
Carême une période de jeûne et d'abstinence. Aux 
mêmes époques l'Eglise interdisait la guerre, sus-
pendait les tribunaux et arrêtait les poursuites judi-
ciaires. Les observances des Vigiles, des Quatre-
Temps et des Vendredis sont aussi des exercices de 
pénitence qui dépendent de la liturgie. 

C'était aussi à l'occasion de ses réunions litur-
giques que l'Eglise exerçait, souvent, son pouvoir 
exécutif. « L'expulsion et la réconciliation des péni-
tents qui, par leur nature, appartiennent à la disci-
pline coercitive de l'Eglise sont, par leur forme, des 
actes cérémoniels, » dit M. Desloge. La confession 
pascale avec la pénitence imposée en est encore un 
vestige et une réelle application. 

L'excommunication enfin exclut de l'Eglise et de 
l'assemblée des fidèles; elle ferme l'entrée même des 
églises. 

Le pouvoir coercitif s'exerce encore par l'interdit 
qui prive toute une région des prières publiques, des 
sacrements et de la sépulture ecclésiastique. 

L'Eglise est donc reine et elle exerce une partie de 
sa souveraineté dans la liturgie. Toujours elle s'y 
montre juste et si, parfois, elle y use de sévérité pour 

g le besoin des âmes dont elle a la charge, c'est en y 
^ mêlant sa prière toute puissante afin d'obtenir de 
g Dieu le pardon. De sorte que c'est plutôt une mère 
g qui, par la discipline un peu rude du Carême, de 
g l'Avent ou des Vigiles, amène ses enfants à goûter 

5 1 



c h a p i t r e iv. — p a r l ' é g l i s e a d ieu . 

plus pleinement les joies de Pâques, de Noël et des 
grandes fêtes de l'année. 

* 
* * 

Concluons-en la nécessité, pour l'âme qui veut 
puiser l'esprit chrétien à sa source première et indis-
pensable, d'aimer la liturgie, car c'est par elle que 
l'Eglise exerce une bonne part de son magistère, les 
parties essentielles de son ministère et un peu de son 
pouvoir disciplinaire. 

Un strict minimum de participation à la vie litur-
gique s'impose à tous : c'est notamment l'assistance 
à la messe les dimanches et jours de fêtes. 

Mais, pour l'âme qui voudra être PLEINEMENT sou-
mise au triple pouvoir qu'exerce l'Eglise afin d'aller 
ENTIÈREMENT par elle à Dieu, elle se fera un devoir de 
recourir le plus souvent possible à la liturgie. Il y 
aurait donc inconvénient pour qui veut devenir par-
fait à faire abstraction, dans sa vie quotidienne, du 
cadre dans lequel évolue la prière liturgique. On se 
priverait par là de bien des grâces et on priverait 
aussi Dieu de la gloire spéciale que lui donne la 
prière publique de l'Eglise. 

5 2 



''CHAPITRE V* 
L'ESPRIT 

DIOCÉSAIN ET 
PAROISSIAL 

triiez, x.-K'tfT&jfK 

OUR exercer son triple pouvoir de ma- a 
gistère, de ministère et de gouver- ^ 
nement, l'Eglise divise le monde z. 
catholique en diocèses et paroisses. <| 

Rappelons-nous que, dans toute 
son ampleur, l'Eglise, c'est d'abord <| 

le Pape qui possède éminemment à lui seul le triple ^ 
pouvoir qu'il a reçu du Christ comme Docteur, Prêtre 
et Roi. Ensuite, ce sont les Evêques qui le partagent g 
avec lui pour les besoins de tous les fidèles et plus 
particulièrement pour ceux de leur diocèse. Puis ce ^ 
sont les Prêtres qui reçoivent quelques-uns de ces <| 
droits de leurs Evêques dans la mesure où ces der-
niers le jugent nécessaire; ce sont enfin les Fidèles ^ 
qui, soumis directement au Pape, à leurs Evêques <| 
et à leurs Curés, professent avec eux la même foi, 
reçoivent par eux les mêmes sacrements et obéissent @ 
sous eux aux mêmes lois. 

La basilique de Saint-Pierre où le Pape office so- g 
lennellement et celle de Saint-Jean-de-Latran, qui est VS 
la cathédrale de l'évêque de Rome, sont pour les Q 
chrétiens de tout l'univers les symboles du sommet g 
de la hiérarchie : elles marquent le centre visible de g 
l'Eglise. 

5 3 



i c h a p i t r e vi. 

Les nombreuses cathédrales, semées à travers le 
te monde, forment comme une couronne autour de la 
g basilique mère et maîtresse : les Evêques y président 
)j à la prière publique. 

Enfin les églises paroissiales et les autres sanc-
A tuaires, où les prêtres célèbrent le culte officiel, sont 
s comme autant de rejetons de l'église-mère du dio-
% cèse. 

La fonction du chapitre papal ou épiscopal est 
'ï avant tout liturgique. « Les chanoines, écrit Dom 
© Besse, ont pour fonction spéciale de célébrer dans 
fs son intégrité et avec toute la solennité désirable la 
© liturgie catholique par le chant quotidien de la messe 
A et des heures canoniales. L'évêque rehausse cette 
© liturgie diocésaine, les jours de fête, par les offices 
\ pontificaux. Ce service religieux fait partie intégrante 
© de la vie diocésaine. » 

Autrefois l'évêque célébrait seul dans son diocèse, 
seul il y prêchait, seul il baptisait dans l'unique 
baptistère situé près de son église. Les paroisses alors 
n'existaient pas et c'était le diocèse qui portait le 
nom de paroisse épiscopale. 

« Les fidèles du monde entier, dit le Cardinal Mer-
cier, se plaisent à aller en pèlerinage à Rome. Les 
fidèles du diocèse et, plus spécialement de la ville 
épiscopale, doivent avoir à cœur de faire, de temps à 
autre, en leur église cathédrale, un pèlerinage pieux. 
Chers fidèles, les occasions ne vous manquent pas de 

© vous acquitter de cette pratique d'attachement filial 
A à l'égard de votre église-mère. 

» Est-il dans le diocèse une seule église où la ma-
g jesté des cérémonies religieuse dépasse ou égale celle 

5 4 



l e s p r i t d i o c e s a i n e t p a r o i s s i a l . 

dont il dépend de vous d'être, quand vous le voulez, 
les heureux témoins. Office pontifical à toutes les 
grandes fêtes de l'année, Vêpres solennelles du di-
manche, cérémonial pontifical du Jeudi-Saint, Or-
dinations sacerdotales... que de splendeurs litur-
giques qui, hélas, sont aujourd'hui encore pour 
beaucoup d'entre vous des trésors fermés ! 

» Je bénirais la Providence si cette invitation pou-
vait vous rendre plus familière votre superbe église 
cathédrale et vous faire goûter davantage sa liturgie. 

» Ne voudrez-vous pas, désormais, vous partager 
et faire en sorte que, dans les diverses circonstances 
que je rappelais ci-dessus, chacune de vos familles 
soit représentée aux offices de la cathédrale par un ou 
plusieurs de ses membres? Les Congrégations, les 
Confréries, les Conférences de Saint-Vincent-de-
Paul, les Associations, les Cercles ouvriers, les Pa-
tronages ne viendraient-ils pas, à tour de rôle, pren-
dre part aux offices de leur église-mère? 

» Les prêtres des paroisses et des communautés 
religieuses ne se feront-ils pas un devoir et une ioie 
de donner à leur évêque ce sentiment de paternité 
spirituelle qu'ils éprouvent eux-mêmes, chaque di-
manche, au milieu de leurs ouailles? )) 

C'est parce que Y évêque concentre en lui toutes 
les énergies de cette paternité spirituelle qu'il est seul 
père dans le sens propre du mot et que la cathédrale 
est la véritable maison de famille de tous les diocé-
sains. Si elle est la plus belle et la plus vaste de 
toutes les églises du diocèse, c'est précisément parce 
qu'elle est le siège de celui qui possède en lui, pour 
tous les diocésains, la plénitude du sacerdoce. 

5 5 



i c h a p i t r e vi. 

C'est dans l'évêque qu'est concentrée toute la vie 
u religieuse du diocèse. « L'Eglise, par lui, reçoit les 

dons de Dieu, par lui adresse à Dieu ses supplica-
o tions, par lui fait monter vers le ciel la louange et la 
© bénédiction, par lui rend ses actions de grâces. C'est 
A là le mystère de la prière liturgique, de cette prière 

publique qui est l'acte quotidien et perpétuel de 
''r, l'Eglise... Et si l'assemblée ne peut toujours avoir 

lieu par l'union matérielle des membres d'une Eglise 
tt autour de la chaire épiscopale, le lien visible de la 

communion ecclésiastique continue à rassembler les 
membres de l'Eglise dans la prière liturgique à la-
quelle ils prennent part en quelque lieu qu'ils se 
trouvent. De sorte que ce grand sacrifice de la prière 
liturgique est un sacrifice perpétuel et cette union 

de 
l'évêque et du peuple dans lequel il est offert ne 
souffre pas d'interruption. 1 » C'est là l'esprit catho-
lique et diocésain. 

On me permettra d'ajouter ici une magnifique pa-
ge de Monseigneur Charost, alors évêque de Lille 2. 

« Montrons combien le corps tout entier des fidèles 
est intéressé à se donner un organe central où afflue, 
et d'où repart, et par lequel s'unifie toute la vie reli-
gieuse du diocèse. 

« Notre terre, c'est la Flandre, avec une même 
foi, 

avec les mêmes traditions familiales simples et for-
tes. Cela nous confère déjà une unité profonde et 
indivisible. 

1. DOM GRÉA, Op. cit. 
2. Sa Grandeur Mgr Alexis Charost fut le premier évêque du 

diocèse de Lille. Il déploya une admirable fermeté et une vaillance 
sans égale au cours de la guerre et mit plusieurs fois sa splendide 

y éloquence au service de la cause liturgique, spécialement lors du 
K Congrès général de musique sacrée de Tourcoing en 1919. 

56 



l ' e s p r i t d i o c é s a i n e t p a r o i s s i a l . 

« Mais qui ne comprend que cette unité foncière 
et constitutive doit passer en acte et en exercice con- S 
tinuels, qu'elle doit se montrer en quelque sorte à 
elle-même par un signe sensible, par une Cathédrale ? 
qui soit, à ses heures, la grande église paroissiale de j| 
tous nos fidèles et de tous les prêtres? Là, dans la 2 
Basilique de Notre-Dame-de-la-Treille, où tous sont f 
chez eux au même titre et au même droit, accueillis 

© par le même et direct amour de cette sainte Patronne 
| du diocèse, nous prendrons plus manifestement | 

conscience de notre unité spirituelle et familiale. Là, ® 
f nous reserrerons les liens que le découpage des pa- ® 

roisses morcèle nécessairement; nous exercerons 
cette vie que les physiologistes appellent de relation, * 

© et qui se superpose à la vie des cellules et même des 
S membres considérés à part. Là, apparaîtront dans # 

une solidarité imposante ces incessants échanges de | 
S prière, d'affections mutuelles, de connaissance s'en- g 
© tretenant et se faisant plus intime qui constituaient, © 
v> dès l'origine, — saint Paul l'atteste, — l'unité vi- g 

vante et agissante du corps du Christ : l'Eglise. En 
f termes qui s'emboîtent les uns dans les autres, com- w 
© me les articulations de ce corps lui-même, l'Apôtre 
^ en admirait l'assemblage si bien concerté, et les join- « 

tures si bien prises, et la perpétuelle réciprocité des © 
^ bons offices reçus et rendus entre tous ses membres '. 

« Comme les plus anciens Pères, un saint Clé-
® ment, pape, dès la fin du premier siècle, et quelques 
' années après, un saint Ignace d'Antioche ont eu for- 1 
f tement le sentiment de cette unité, que réalisent con- g 

tinuellement l'Evêque et la chaire, c'est-à-dire -
§ o 
À I. Ephes.. IV, 16. A 
© © 

57 



i c h a p i t r e vi. 

i 
l'Eglise de l'Evêque ! « Tous, disait saint Clément, 
nous y sommes portés ensemble et en accord par la v 
conscience de notre unité. ' » « Les prêtres s'y as-
semblent en corps, ajoutait saint Ignace et y sont ^ 
accordés à l'Evêque, comme sont les cordes d'une 
cithare. » C'est dans la Cathédrale, église-mère et < 
normale des églises paroissiales, que l'unité de pro- a 
nonciation de la langue rituelle et du chant religieux, a 
tant recommandée par ces deux Pères, doit se mon- çj 
trer dans une plus stricte observance; c'est là que la 
splendeur et la pure exécution des fonctions sacrées 
doivent former le goût et le sens liturgique des élèves 
du sanctuaire, qu'elles découvrent aux fidèles qui 
l'adorent la majesté du Seigneur, dont ces rites sont 
comme une révélation sensible et authentique; c'est 
là que la règle et la tradition purement suivies doi-
vent donner au diocèse l'unité de la prière publique, 
complément de r unité de foi et de baptême ! 

« C'est là, enfin, dans ce cadre propre à l'Evêque, 
et dont la grandeur fait mieux apparaître celle de sa 
fonction, qu'aux ordinations prolongeant la chaîne 
d'or du sacerdoce, le rattachement de celui-ci au 
Pontife qui en possède seul la plénitude et la fécon-
dité, apparaît avec plus d'éclat; que les familles et 
amis des ordinands, venus de tous les points du 
diocèse à l'église où l'Evêque, qui partout ailleurs 
passe, a son établissement et son siège, voient surgir 
comme de sa source la mission divine du sacerdoce 
qu'aucune puissance, qu'aucune loi humaine ne 
peuvent capter ni se soumettre à elles-mêmes. C'est 
là, sous la main de l'Evêque, successeur des Apôtres. 

1. Prima démentis, X X X I V , 7. 

58 



l ' e s p r i t d i o c é s a i n e t p a r o i s s i a l . 

envoyés par le Christ, envoyé lui-même par Dieu 
son Père, sous cette main étendue sur les jeunes 
diacres pour les investir du sacerdoce de Jésus-
Christ, que le mot de Tertullien reçoit toute sa lu-
mière, et sa force sublime : « Ecclesia ab Apostolis, 
Apostoli a Christo, Christus a Deo ! » 

<( Nos églises paroissiales, quelque sainte qu'en 
ait été l'origine, quelque chères qu'elles soient à la 
très juste dévotion des fidèles, ne peuvent donner 
cette impression d'origine et de continuité divine. 
Certes, leur institution présente, elle aussi, le carac-
tère auguste de la légitimité et elle a été faite à très 
bon droit, optimo jure, comme s'exprime le Concile 
de Trente Cependant ces églises ne sont, comme 
la fonction curiale, que d'institution ecclésiastique. 
Elles n'ont paru qu'après plusieurs siècles de Chris-
tianisme. Lorsque les primitives chapelles de se-
cours, qui rayonnaient autour de l'église-cathédrale, 
unique église paroissiale de la cité et la communauté 
des fidèles, eurent été peu à peu érigées en paroisses, 
— par un procédé qui continue encore de nos jours, 
— elles apparaissent à tous, comme des provigne-
ments de l'Eglise cathédrale. Celle-ci restait pour 
toutes la mère toujours visitée et aimée, le centre de 
l'unité, le siège et le foyer de cette « conscience com-
mune » si bien mise en valeur par le Pape saint Clé-
ment. L'Eglise cathédrale peut redire à toutes les 
églises paroissiales, dans une mesure assurément 
plus modeste et toute participée, ce que le Christ 
disait à ses Apôtres : « Je suis le cep, vous êtes les 
rameaux. » Donnons au cep sa belle et pleine venue, 

I. Scssio XIV , cap. 9. 

59 



i c h a p i t r e Vi. 

pour que tous les rameaux s'y attachent harmonieu-
sement dans l'unité et dans la continuité qui sont les 
marques divines de l'Eglise. ' » 

* 
* * 

Cette union a l'Evêque, et par lui au Pape, com-
ment se réalise-t-elle pour le plus grand nombre des 
fidèles sinon par 1 intermédiaire des prêtres. Les 
Evêques, en effet, ne pouvant tout faire par eux-
mêmes dans leur diocèse, délèguent leurs prêtres 
pour les remplacer auprès du peuple. De sorte que 
comme le prêtre agit au nom et à la place de son 
supérieur hiérarchique, se grouper autour de lui dans 
les assemblées du culte, c'est se grouper, en défini-
tive, autour de l'évêque. 

^ Dieu agrée volontiers la prière sacerdotale et nous 
devons chercher à offrir souvent à Dieu nos prières 

^ en union avec celles des prêtres. C'est ce qui se fait 
^ pour tout office liturgique, car il est toujours présidé § 
^ par un prêtre (Canon 1256). Et lorsque, comme c'est 

le cas pour une messe solennelle, les ministres sont § 
nombreux et qu'ils font pieusement leurs cérémo- ^ 

£ nies, nous pouvons affirmer que Dieu est davantage ^ 
^ porté à nous accorder ce que nous demandons par 
ft leur intermédiaire ainsi multiplié. Un roi n'est-il pas ^ 
^ plus honoré lorsqu'un ambassadeur lui présente avec ^ 
ff respect une requête en étant entouré d'une nom- § 
^ breuse escorte pleine de déférence, que lorsqu'il est ^ 
P seul pour le faire? ^ 

Mais parmi les prêtres qui sont nos intermédiaires, 
I. Lettre paroissiale de Mgr Charost : Semaine religieuse du ^ 

g diocèse de Lille, 18 juillet 1920. <| 

6 0 



l ' e s p r i t d i o c é s a i n e t p a r o i s s i a l . 

il en est un que l'Eglise députe d'une façon spéciale 
pour cela et c'est le curé de notre paroisse. La pa-
roisse est une succursale de la cathédrale et le curé 
un remplaçant de l'Evêque. « L'église paroissiale 
n'est notre foyer spirituel que pour autant qu'elle 
est la filiale de l'église-mère. 1 » Et le curé est le lien 
qui nous unit à notre évêque, car c'est de lui qu'il 
tient sa charge de pasteur de nos âmes. Il est le délé-
gué qui, du fait de sa nomination, devient le ministre 
officiel du culte dans sa paroisse. C'est à 

lui qu'il 
revient d'y présider et Dieu accepte plus volontiers 
les prières qui lui sont faites par son entremise. Il 
possède, en effet, au profit de ses paroissiens, uns 
puissance tout particulièrement efficace de média-
tion, puisqu'il est l'intermédiaire établi entre eux et 
le ciel. Aussi, comme l'évêque, pasteur principal, 
il doit, à certains jours, célébrer la messe pour son 
troupeau qui lui est confié. Il doit aussi le nourrir 
de sa parole. C'est lui qui est le prêtre légitime 
député à cet effet et, du haut de la chaire, il est avant 
les autres l'organe authentique de l'Eglise. « La 
voix du pasteur a une grâce et une vertu particulière 
pour le brebis, dit Massillon : il parle avec l'autorité 
et la tendresse d'un père; les vérités les plus simples 
dans sa bouche tiennent de la grâce de son minis-
tère une bénédiction que nous ne saurions donner 
aux nôtres... » 

Aussi le Concile de Trente demande-t-il qu'on 
aille à sa paroisse au moins les Dimanches et jours 
de fêtes, quand on peut le faire commodément, tant 

I. DOM BEAUDUIN: Questions liturgiques 1913, n° I, Louvain. 

6 1 



chapitre v. I il est important d écouter la voix et les avertisse-
ments de son pasteur. 

C'est dans le tabernacle de l'église paroissiale que 
Jésus a fixé pour nous sa résidence officielle. C'est 

g là aussi que, de F autel qui lui est dédié, Marie 
g répand spécialement sur les paroissiens les grâces 
^ de sa maternité. On y voit l 'autel des Saints auxquels 

la paroisse est plus redevable, l'autel surtout du saint 
^ Patron en l'honneur duquel est élevé ce temple et 

qui est le protecteur attitré de toute la famille qui s'y 
réunit. C'est là, enfin, qu'après nous avoir donné, au 

g cours de notre vie, les divers Sacrements, l'Eglise 
^ pleure sur notre dépouille mortelle. Sur les dalles 
(/ que nous y foulons aux pieds ou sur les pierres tom-

bales qui en décorent les murs, se trouvent les noms 
g des défunts qui appartenaient à cette même famille 
^ paroissiale. 

Une page écrite par un maître résume admirable-
ment toutes ces pensées. Le P. DESURMONT au 

g chap. X de la 1' partie de son ouvrage sur La 
g Charité sacerdotale, écrit : « De même que Jésus-
g Christ Eucharistie s'est comme multiplié, afin que 
© chacun de nous le possédât pour soi et près de soi, 
g de même il a voulu que l'Eglise universelle fût 
g comme particularisée, et que les populations chré-
g tiennes eussent à leur portée comme une reproduction 

de l'Eglise catholique : c'est la paroisse. La paroisse 
g est pour le peuple chrétien le lieu de la Providence, 
^ le centre de la religion et le bon ordre de la hiérarchie, 
g ...La Providence a, en effet, ses lieux privilégiés où 
^ elle agit plus qu'ailleurs pour le bien des élus. Parmi 
g ces asiles favorisés, la paroisse a son rang, et, sous 

62 



l ' e s p r i t d i o c é s a i n e t p a r o i s s i a l . 

un rapport, ce rang est le premier; parce que, de 
tous les endroits où il faut aller chercher Dieu, elle 
est le plus autorisé, le plus indiqué pour tous, le plus 
multiplié et le plus accessible. Dans ce séjour de la 
Providence s'exerce, plus que partout ailleurs, la 
religion tout entière. Là, le baptême; là, la confir-
mation; là, le catéchisme; là, le tribunal de la 
pénitence plus stable qu'ailleurs; là, la parole de 
Dieu spécialement authentique; là, le mariage; là, 
le rendez-vous des morts; là, le festin pascal; là, le 
sacrifice perpétuel et obligatoire; là, enfin, la plus 
complète personnification de Jésus-Christ,c'est-à-dire 
le pasteur. Centre de la religion, la paroisse est aussi 
le bon ordre de la hiérarchie. Par elle, chaque chré-
tien va du prêtre à l'évêque, de l'évêque au Pape, 
du Pape à Jésus-Christ. » 

Le curé est donc établi par l'Eglise et choisi par la 
Providence pour permettre au Pape, premier chef de 
la paroisse, et à l'Evêquc, deuxième chef de la 
paroisse, de remplir efficacement leur charge auprès 
des chrétiens dont ils sont responsables. 

Et c'est par les paroisses, qui couvrent comme 
d'un réseau aux mailles serrées toute la terre, que 
l'Eglise établit officiellement le règne du Christ dans 
le monde. Aussi le Concile de 7 rente prescrit-il aux 
évêques « pour procurer plus sûrement le salut des 
âmes qui leur sont confiées, de diviser la population 
en paroisses fixes et distinctes et de désigner pour 
chacune un curé; et, dans les villes et localités où il 
n'y en a pas, d'en établir le plus tôt possible ». 

Il importe donc de nous renouveler dans notre 
esprit paroissial. II importe de nous rappeler que 

63 



| CHAPITRE V. — L ' E S P R I T DIOCÉSAIN ET P A R O I S S I A L . 

c'est avant tout pour l'exercice du culte officiel de 
l'Eglise que le curé et la paroisse ont été établis, car 
c'est la liturgie qui constitue ce qu'il y a de plus 
essentiel dans la vie paroissiale. Et cette vie se 
manifeste d'une façon toute spéciale dans la grand-
messe de chaque Dimanche. Dans cette assemblée 
plénière de toute la famille — réduction de la messe 
pontificale de la Cathédrale — il y a surabondance 
de vie spirituelle. C'est là surtout que l'on se sent en 
contact intime avec la prière officielle de l'église-
mère. 

Usant ainsi de la médiation de notre curé, nous 
sommes unis au sacerdoce de notre évêque et à celui 
du Pape qui participent eux-mêmes au sacerdoce de 
Jésus. Ainsi Dieu reçoit de nous une gloire parfaite 
et il nous comble de ses bienfaits. C'est un des 
motifs pour lesquels la liturgie est la source première 
et indispensable du véritable esprit chrétien. 

6 4 



' . C H A P I T R E V I ) 

LE SAINT 
S A C R I F I C E 
DE LA MESSE 
v a y a v a t ^ ^ ^ A Y A V ^ 

ANS l'univers, dit Bossuet, il n'y a 
rien de plus grand que Jésus-Christ; 
et en Jésus-Christ il n'y a rien de 
plus grand que son sacrifice » ; et 
dans son sacrifice il n'y a rien de 
plus grand que le moment où le 

Sauveur poussant un grand cri dit : « Père, je remets 
mon âme entre vos mains » et mourut. Nous pouvons 
dire de même, en nous rappelant que l'Eglise est le 
prolongement du Christ, et la messe le prolon-
gement du Calvaire, que dans le monde il n'y 
a rien de plus grand que l'Eglise; que dans l'Eglise 
il n'y a rien de plus grand que la messe, et que dans 
la messe il n'y a rien de plus grand que la transsub-
stantiation. « Quoi de plus admirable, s'écrie saint 
Thomas, que ce sacrement où le pain et le vin sont 
changés substantiellement au corps et au sang du 
Christ, tellement que le Christ, Dieu et Homme 
parfait, est contenu sous l'apparence d'un peu de 
pain et d'un peu de vin. ' » 

Ce miracle sublime, qui s'opère chaque jour sur 
nos autels, est le centre de toute la liturgie, car c'est 
un sacrifice. Or, c'est surtout dans le sacrifice — 

I. 5e leçon de Matines de la Fête-Dieu. 

6 5 



i c h a p i t r e v i . 

offrande réservée à Dieu seul — que se trouve l'esprit 
d'adoration. Aussi, est-ce avant tout par la messe 
que l'Eglise rend aux trois Personnes divines le culte 
de latrie qui leur est dû. 

L'Eucharistie se présente dans la ligne des humi-
liations comme le prolongement achevé de l'anéan-
tissement de l'Incarnation et du Calvaire. Jésus, dit 
saint Bernard, s'abaissa par amour pour nous « us-
que ad carnem, usque ad crucem, usque ad panem », 
jusqu'à la chair, jusqu'à la croix, jusqu'au pain. 
L'esprit de Bethléhem et celui du Calvaire se retrou-
vent tout entiers à l'autel où le Sauveur offre à Dieu 
l'holocauste qu'il fît de lui-même dans la crèche et 
sur la croix. 

A l'exemple du Christ, dont la préoccupation 
constante fut le sacrifice du Golgotha, la pensée de 
l'Epouse de Jésus se concentre sur l'autel. Cet autel 
est le centre vers lequel toutes les lignes architec-
turales du temple convergent et c'est autour de lui 
que l'Eglise organise toute sa liturgie que l'on peut 
appeler « misso-centrique ». 

« La messe, dit Dom Cabrol, a été le grain de 
sénevé d'où est sortie toute la liturgie catholique. 1 » 
(( La liturgie chrétienne, ajoute Dom Festugière, a 
accompli sa tâche en organisant l'immolation mys-
tique de la messe et en s'organisant autour de la 
messe...; le sacrifice est l'œuvre capitale du culte de 
l'Eglise, celle qui condense et concentre toutes les 
énergies répandues. 2 » « Le sacrifice de la messe, 
écrit à son tour M. Desloge, est le plus grand acte 

1. Le livre de la Prière antique, ch. V . 
2. La Liturgie catholique. 

6 6 



l e s a i n t s a c r i f i c e d e l a m e s s e . 

6 de la liturgie chrétienne, et l'Eglise, divinement 
^ inspirée, ne juge pas pouvoir recommander plus 

hautement la dignité des autres rites qu'en les 
(5 célébrant au milieu du grand mystère de l'autel. 

Parcourez les pages du Pontifical et vous reconnaîtrez 
l'intention de l'Eglise d'honorer, par leur contact 
avec la messe, l'excellence des sacrements et céré-
monies les plus dignes de sa vénération. 1 » « La 
messe à elle seule, écrit le Père Lafontaine, englobait 
toute la liturgie; aujourd'hui encore elle la domine 
et tout le reste s'y rapporte. » Célébrer la liturgie 
correspondait autrefois à notre expression célébrer 
la messe. 

* 
* * 

« A la dernière Cène, déclare le Concile de Trente, 
la nuit où on le livrait, pour laisser à l'Eglise son 
épouse bien-aimée un sacrifice visible qui représen-
terait et rappellerait jusqu'à la fin des siècles l'obla-
tion sanglante accomplie à la croix, et qui nous en 
appliquerait la vertu salutaire pour la rémission de 
nos péchés quotidiens, Jésus, se déclarant le prêtre 
éternel selon l'Ordre de Melchisédech, offrit à Dieu 
le Père son corps et son sang sous les espèces du 
pain et du vin. Il commanda aux apôtres et à leurs 
successeurs dans le sacerdoce d'offrir ce même 
sacrifice. 2 » 

Le sacrifice de la messe représente donc, rappelle 
et applique le sacrifice de la croix. 

« Toutes les fois que vous mangerez ce pain et que 
1. Etude sur la signification des choses liturgiques, p. 50. 
2. Sess. XXII , ch. 1 et 2. 

67 



i c h a p i t r e v i . 

vous boirez cette coupe, déclare l'Apôtre, vous an-
noncerez la mort du Seigneur. » « Dans ce divin 
banquet, chante l'Eglise, on rappelle le souvenir de 
sa Passion, recolitur memoria passionis ejus. » 

La messe est, en effet, d'après l'intention du 
Christ, qui la substitua la veille de sa mort à la 
Pâque juive le mémorial du a passage » de Jésus 
de ce monde à son Père. Et pour qu'elle en fût le 
mémorial vivant. Jésus prit « entre ses mains véné-
rables le pain et le vin » que, depuis plus de douze 
cent ans les Juifs mangeaient et buvaient avec 
l'agneau pascal en souvenir de leur « passage » 
d'Egypte dans la terre promise. Puis, par une double 
consécration, il changea la substance du pain, 
aliment solide, en celle de son corps et la substance 
du Vin, élément liquide, en celle de son sang. Pour-
quoi ces deux consécrations successives, pourquoi 
ces deux espèces différentes et ces deux changements 
bien distincts, sinon pour que le Calvaire fût repré-
senté sur l'autel? 

Lorsque le prêtre, en effet, sur l'ordre du Maître, 
redit les paroles sacramentelles de la dernière Cène, 
celles de la première consécration opèrent la trans-
substantiation ou changement du pain en le corps 
du Christ, mais n'ont directement que cette vertu 
là; de même que celles de la seconde consécration 
n'ont pour effet direct que la transsubstantiation 
du vin en le sang du Christ. Le pain a donc un titre 
tout spécial à nous représenter le corps du Christ, 

I. L'Offertoire du Vendredi de Pâques montre que le rite de 
l'agneau pascal fut institué par Moïse pour rappeler chaque année g 
la délivrance d'Israël. Dorénavant, l'immolation de « l'Agneau de 
Dieu » rappellera la délivrance du peuple chrétien. 

6 8 



lg©®©®®©©"̂ ®©©^©©^®®©©®®©©®®©©®®©©®®©©®®©^©©®®©)̂  
I L E SAINT SACRIFICE DE LA M E S S E . 

I 
g puisque sa substance n'a été changée qu'en celle du 
g corps du Sauveur et le vin le sang de Jésus, car sa ^ 
^ substance n'a été de même changée qu'en celle du | 
• sang du Christ. Le sang et l'âme sont présents ^ 

jê sous l'espèce du pain, et le corps et l'âme sous 
l'espèce du vin par concomitance, parce que Jésus A 
ressuscité ne pouvant plus mourir, son corps, son 

}/ sang et son âme sont inséparables. Strictement par | 
conversion, c'est son corps qui est d'un côté et son 
sang de l'autre. 

Et c'est pour cela que, bien qu'il soit en réalité a 
r/ tout entier sous les deux espèces, Jésus peut dire en 

toute vérité en rompant le pain consacré : « Ceci est 
mon corps » et en leur présentant le calice : « Ceci 
est le calice de mon sang. » 

Après lui, saint Paul dira aussi : « Le calice de 
bénédiction, que nous consacrons, n'est-il pas une 
communion au sang du Christ? Et le pain, que nous jj 
rompons, n'est-il pas une communion au corps du 

% Christ ? » 
Et l'Eglise, dans tous ses rites et ses formules | 

liturgiques, aura toujours soin de désigner le corps 
de Jésus-Christ quand il s'agit de l'espèce du pain 

\ et son sang, quand il s'agit de l'espèce de vin. 
A l'Offertoire, le prêtre offre séparément le pain 

p et le vin. A la Consécration, il les consacre, puis les 
élève séparément et c'est le désir de l'Eglise que <| 
nous regardions tour à tour ce pain pour affirmer 

© notre foi en sa transsubstantiation au corps du Christ, 
A puis le calice pour affirmer notre foi en la transsubs- /> 
© tantiation du vin au sang du Sauveur. C'est par cette <| 
O vue successive que nous prenons conscience du saint ^ 

6 9 



i C H A P I T R E VI. 

i ̂
 Sacrifice. Au cours de la messe, des signes de croix 

(/ sont faits plusieurs fois séparément sur l'hostie 
^ appelée corps, puis sur le calice dont le contenu est 
(s appelé sang de Jésus. Au moment de la petite éléva-
j| tion, l'hostie est unie pour ainsi dire au calice, 
h apparemment afin d'offrir le Christ tout entier à son 

Père. Enfin la communion du célébrant est faite aussi 
A sous les deux espèces : « Que le corps de N.-S. 

Jésus-Christ garde mon âme », dit le prêtre lorsqu'il 
prend l'hostie sainte, « que le sang de N. S. Jésus-
Christ garde mon âme », ajoute-t-il en buvant le vin 

o consacré. 
La messe est donc, grâce à la double consécration, 

o une représentation vivante du Calvaire. C'est dans 
ce sens qu'il faut entendre ce passage de Bossuet : 

fy « Dans la consécration, le corps et le sang sont 
g mystiquement séparés, parce que Jésus-Christ a dit 

séparément : Ceci est mon corps, ceci est mon sang; 
ce qui exprime une vive et efficace représentation de 

h la mort violente qu'il a soufferte. Ainsi le Fils de 
Dieu est mis sur la sainte Table en vertu de ses 
paroles, revêtu des signes qui représentent sa mort. 
On ne peut douter que cette action ne soit d'elle-
même agréable à Dieu et ne l'oblige à nous regarder 
d'un œil plus propice, parce qu'elle lui remet devant 
les yeux son Fils même sous les signes de la mort 
par laquelle il a été apaisé. ' » 

Qui ne comprend maintenant cette parole du 
Concile de Trente que la messe, qui « représente 

t l'oblation sanglante accomplie sur la croix, nous en 
^ I. Explic. de la doctr. cath. sur les matières de controverse. <5 
(f Vives XII, p. 87. 

7 0 



L E S A I N T S A C R I F I C E D E L A M E S S E . 

applique la vertu salutaire pour la rémission de nos 
péchés quotidiens ». Elle est, en effet, déclare-t-il, 
« le même sacrifice que celui qui fut offert sur le 
Calvaire, car c'est le même prêtre et la même vic-
time ». « L'hostie sanglante (du Golgotha), lisons-
nous dans le Catéchisme du Concile de Trente, et 
l'hostie non sanglante (de l'autel) ne sont pas deux 
hosties, mais une seule. » C'est le Christ « qui 
s'offrit sur la croix, qui s'offre maintenant d'une 
façon différente par le ministère de ses prêtres ». Si 
Jésus a terminé l'œuvre de notre rédemption, il lui 
reste encore à nous en faire l'application, car Dieu 
exige, pour nous faire bénéficier des mérites du 
Christ sur la croix, que le Sauveur lui-même les lui 

<9 
présente. 

Au ciel, le jour de l'Ascension, le Christ com-
g mença ce sacerdoce céleste qu'il ne cesse jamais, car 
o « toujours il intercède pour nous » en montrant à son 

Père ses glorieuses cicatrices 1. « Comme le grand-
prêtre qui pénétrait dans le Saint des Saints avec le 
sang des boucs et des veaux, il est entré dans le 

tj tabernacle céleste avec son propre sang », écrit saint 
© Paul 2. « Il a préféré, dit saint Ambroise, aux Mati-

nes du Mardi de Pâques, porter au ciel les blessures 
reçues pour nous et n'a pas voulu en supprimer les 

O traces afin de montrer à Dieu son Père le prix de 
notre liberté. » « Voyez, continue Bossuet, comme il 
s'approche de son Père, lui montrant ces blessures 

g toutes récentes, toutes teintes et toutes vermeilles de 
ce divin sang de la nouvelle alliance, versé pour la 

g rémission de nos crimes. 3 » C'est une sorte de Cal-
1. Voir page II .— 2. Hebr. X , 12-14.—3. Sermon sur l'Ascension. 

71 



i c h a p i t r e v i . 

vaire non sanglant éternellement dressé dans le ciel. 
Et sur la terre, c'est à la messe que Jésus offre son 

sang à son Père. Tant dans l'acte de la consécration 
, ' que dans celui de l'oblation qui l'accompagne (rite 
© de la petite élévation avant le Pater) c'est lui qui 
p est l'agent principal. C'est par sa vertu que s'opère 

la transsubstantiation, et lorsque le célébrant l'offre, 
Â, c'est lui, Pontife et Victime, qui s'offre lui-même, 
© les prêtres n'exerçant qu'un sacerdoce ministériel, 
^ participation de celui de Jésus. « Puisque en ce divin 
© sacrifice, dit le Concile de Trente, le même Christ est 
S contenu et immolé mystiquement, qui s'était offert 

d'une manière sanglante sur la croix, la messe est 
j vraiment propitiatoire. Voilà pourquoi, suivant la tra-

dition apostolique, on l'offre non seulement pour les 
péchés, les peines, les satisfactions et toutes les 
nécessités des vivants, mais aussi pour ceux qui sont 
décédés dans le Christ sans être pleinement puri-
fiés. 2 » Jésus; à la messe, apaise Dieu irrité par le 

S péché parce qu'il lui présente son sang répandu sur 
le Calvaire. Le sacrifice de l'autel étant un sacrifice 

g propitiatoire, détourne par sa propre vertu la colère 
de Dieu en nous le rendant propice. Aussi le mot de 

y Paix revient-il à tout instant sur les lèvres du prêtre 
j| après le Pater. 

Il existe entre le sacrifice du Golgotha et le sacri-
fice de l'autel une union mystérieuse. De droit « par 

v la vertu d'une oblation unique, Jésus a consacré à 
; tout jamais ceux qui sont sanctifiés », comme le dit 
O I. t C'est une cérémonie du sacrifice, déclare Bossuet, d élever la 

victime pour l'offrir à Dieu. On élève dans ce même esprit le corps 
et le sang de Not'e-Se:gneur qui sont notre véritable victime. » 

2. Ss. XXII , ch. 1 et 2. 

72 



l e s a i n t s a c r i f i c e d e l a m e s s e . 

saint Paul 1 ; mais de fait, il faut un autre sacrifice 
pour nous appliquer ce que la croix nous a mérité. 
« Le sacrifice de la croix, dit M. de Condren, mérite 
tout mais n'applique rien, et le sacrifice de la messe 
ne mérite rien, mais applique tout. » Aussi le 
Concile de Trente affirme-t-il que « puisque les 
fruits du sacrifice sanglant sont très abondamment 
perçus par le moyen du sacrifice non sanglant, tant 
il s'en faut que par celui-ci nous dérogions à celui-
là » comme voudraient nous en accuser les Protes-
tants. 

La messe assure donc au sacrifice du Calvaire 
toute son efficacité, elle est la croix mise à la portée 
des âmes dans tous les pays et à travers tous les 
siècles. C'est pour cela que la Secrète du IX' Diman-
che après la Pentecôte dit que « quand se célèbre le 
mystère de l'autel, chaque fois s'accomplit l'œuvre 
de notre rédemption ». Et saint Jean Chrysostome 
ajoute que « la célébration de la messe a la même 
valeur que la mort de Jésus sur la croix » en ce sens 
qu'elle nous applique les grâces que le Christ nous 
mérita en mourant. C'est donc comme si nous étions 
nous-mêmes au pied de la croix. Voilà ce que dit à 
ce sujet le Concile de Trente : « Le Seigneur apaisé 
par l'oblation de ce sacrifice accorde la grâce et le 
don du repentir et pardonne même les péchés gra-
ves. 2 » Ces péchés ne nous sont pas pardonnes 
directement comme dans le baptême ou la pénitence, 
car la messe agit de la même façon que le sacrifice 
de la croix qui offre à Dieu la juste expiation de nos 
fautes, mais elle nous obtient des grâces actuelles 

1. Hebr. IX. 28. — 2. Ss. XXII , c. 2. 

73 



i c h a p i t r e vi . 

abondantes qui nous portent à des actes méritoires, 
à nous repentir de nos fautes et à nous en confesser. 
Et si nos âmes ne sont pas bien disposées, ce sacrifice 
peut même nous donner un droit de recevoir ces 
grâces en des circonstances plus favorables et spé-
cialement au moment de la mort. 

La messe, étant un sacrifice satisfactaire, a aussi 
une vertu toute spéciale pour remettre la peine dûe 
aux péchés déjà pardonnés. Comme le sacrifice de la 
croix, elle les remet directement en offrant à Dieu 
les satisfactions du Christ. Et c'est ce qui explique 
pourquoi « les âmes des fidèles retenues au pur-
gatoire sont aidées... surtout par le sacrifice salutaire 
de l'autel » La messe éloigne donc de nous bien 
des châtiments que nous devrions subir à cause du 
péché et elle abrège notre Purgatoire. 

La messe possède enfin une vertu impétratoire 
très puissante qui nous obtient de Dieu des secours 
pour tous les besoins de la vie. De là, dans le missel, 
des messes pour les malades, pour le temps de 
guerre, pour la paix, etc... etc... Qui saura jamais dire 
de combien de bénédictions, même d 'ordre purement 
matériel, la messe est la source? 

Estimons le saint Sacrifice et ne pensons pas qu'il 
soit inférieur aux Sacrements du fait qu'il ne remet 
pas, comme eux, le péché par lui -meme ou n aug-
mente pas directement la grâce. Ses effets sont dif-
férents de ceux des Sacrements, mais ne leur cèdent 
en rien. L'Eglise même a jugé la messe si nécessaire 
qu'elle nous ordonne d'y assister le dimanche et aux 
jours de fête, alors qu'elle ne nous impose stric-

I. Conc. de Trente, id. c. 2 in fine. 

74 



l e s a i n t s a c r i f i c e d e l a m e s s e . 

tement qu'une communion par an. D'autant meil-
leures sont les dispositions que nous apportons à ces 
messes, d'autant plus grande est la gloire qui en 
revient à Dieu, et plus considérable le profit qui nous 
en revient à nous-mêmes. 

L'on demandait un jour à Pie VII de vouloir bien 
accorder des indulgences à ceux qui assistaient au 
saint Sacrifice. Et le Pontife n'y consentit point, 
disant que « l'adorable Sacrement renfermait des 
trésors de grâces assez abondants et assez précieux 
pour exciter la dévotion par lui-même ». 

* 
* * 

La conclusion qui s'impose est qu'il faut ordonner 
notre dévotion envers l'Eucharistie. D'abord le 
Sacrifice avec la sainte Communion qui en est le 
complément, puis l'adoration du saint Sacrement au 
tabernacle. N'est-ce pas autour du maître-autel que 
se déroulent les magnifiques cérémonies de la messe 
solennelle et que se chantent les heures canoniales. 
Or, au maître-autel des cathédrales et des églises 
abbatiales, l'on ne peut garder le saint Sacrement. 
De même, sauf dans quelques cas tout à fait excep-
tionnels, le cérémonial veut que le saint Sacrement 
soit exposé à un autel différent de celui où se célèbre 
la messe solennelle (cette règle est toujours observée 
à Rome) parce que, seul alors, le Saint-Sacrifice doit 
absorber toute l'attention des assistants. 

Cette subordination du tabernacle à l'autel est 
nettement marquée par l'Eglise qui exige — sauf 
une permission spéciale — que, chaque jour, une 

7 5 



c h a p i t r e vi . £ 
messe se célèbre dans le sanctuaire où l'on garde 
l'Eucharistie. Elle interdit aussi les tabernacles en 
forme de tour isolés de l'autel. 

On conçoit, au reste, un temple sans tabernacle, 
mais jamais un temple sans autel, car l'église est 
destinée avant tout à la célébration du saint Sacrifice 
comme le montre fort bien la cérémonie de sa 
dédicace. 

Mais si la dévotion au T.-S. Sacrement exposé 
dans l'ostensoir ou présent dans le tabernacle n'oc-
cupe pas le premier rang, loin de nous toutefois 
l'intention de la déprécier. La messe dite, le taber-
nacle reprend tous ses droits et l'Eglise veut que la 
chapelle où il se trouve soit la plus riche de toutes. 
Lorsque, spécialement à partir du XIII1 siècle, des 
hérétiques osèrent nier la présence de Jésus au 
Saint-Sacrement en dehors du Saint-Sacrifice, l'Egli-
se favorisa un culte liturgique envers l'Eucharistie 
considérée comme Sacrement La Sainte-Réserve, 
conservée après le sacrifice, est portée triomphale-
ment en procession. Elle devient l'objet d'une 
solennité toute spéciale : la Fête-Dieu, dont Luther 
disait qu'elle était la plus abominable de toutes les 
fêtes de l'Eglise Romaine. Il est à noter toutefois que 
le centre de cette fête est une messe. 

Lorsque les messes cessèrent d'être célébrées le 
soir, on vit apparaître, notamment a partir 

du 
XVT siècle, les Bénédictions du saint Sacrement 
où l'hostie, en dehors de la messe, est directement 
l'objet d'un culte. Mais il est intéressant de remar-
quer qu'elles étaient à l'origine unies aux Vêpres ou 
aux Complies. Le nom de « Salut » que nous leur 

76 



l e s a i n t s a c r i f i c e d e l a m e s s e . 

donnons rappelle l'usage de faire cette courte adora-
tion au chant du Salve Regina (Salut Reine) qui 
termine l'office. « On pourra avantageusement join-
dre aux Vêpres solennelles, dit Pie X, un sermon 
approprié et une bénédiction du Très-Saint Sacre-
ment. 1 » 

De même que la Communion gagne à être 
rattachée à la Messe dont elle fait partie,comme nous 
le verrons au chapitre suivant, ainsi les Bénédictions 
du saint Sacrement gagnent à être unies à l'Office 
divin qui a pour centre le saint Sacrifice. Ce ne 

fut 
que plus tard que, comme pour la Communion, les 
Saluts devinrent des cérémonies indépendantes de 
l'Office et il y aurait avantage, pensons-nous, à les 
y rattacher. 

Réservons donc toujours à la messe sa place 
d'honneur et participons-y activement afin de 
retirer tous les fruits de salut que contient cette source 
première et indispensable du véritable esprit 
chrétien. 

I. Motu proprio 1903. 

77 



A messe n'est pas seulement un puis-
sant moyen de sanctification parce 
qu'elle est le Sacrifice de la loi nou-
velle, mais aussi parce que Jésus y 
devient la nourriture de nos âmes. 
C'est dans cette intention qu'il a 

choisi, en instituant le Saint-Sacrement, les espèces 
du pain et du vin. « Prenez et mangez, ceci est mon 
corps » ; « prenez et buvez, ceci est le calice de mon 
sang », a-t-il dit à ses apôtres. 

C'était par un repas où l'on mangeait les victimes 
immolées sur l'autel qu'on participait autrefois au 
sacrifice. « Ceux qui mangent les victimes, dit saint 
Paul, ne participent-ils pas à l'autel? ' » « Recevoir 
le corps et le sang du Sauveur, dit le Canon de la 
messe, c'est participer à l'autel. » (Supplices). Le 
Pontifical portait pour les confirmés, au moment de 
la communion, la prescription suivante : « Qu'ils 
participent maintenant au Sacrifice. » 

La communion sacramentelle est le suprême degré 
de participation au saint Sacrifice. Les fidèles doivent 
y participer de cette façon au moins une fois par an 
au moment des fêtes de Pâques qui rappellent l'ins-

1. Cor. X , 13. 

§ 

S 
i % 
% 

% 



l a s a i n t e c o m m u n i o n . | 

titution de l'Eucharistie. Mais le Concile de Trente 
souhaite que les fidèles communient sacramentelle-
ment toutes les fois qu'ils assistent à la messe « afin 
de recueillir plus abondamment les fruits du Très-
Saint Sacrifice ». 

L'autel de la dernière Cène était une table Les 
apôtres mangèrent et burent le pain et le vin que, 
par la consécration, Jésus venait de changer en son 
corps et son sang. Jamais, dans les premiers siècles, 
les fidèles n'assistaient à la messe sans communier. 
« Aux premiers siècles de l'Eglise, écrit Dom Cabrol, 
on ne perdait jamais de vue cette union des fidèles 
avec le Pontife dans une même immolation. 2 » « Le 
Pape Anaclet, dit le bréviaire au 1 3 juillet, décréta 
qu'après la consécration tous communieraient. » 
Nombreux, du reste, sont les témoignages qui mon-
trent comment autrefois, en vertu de la ferveur 
première, de l'enseignement des apôtres et de la 
coutume primitive, il eût été impossible de séparer 
la communion de la messe. 

Le prêtre toujours doit communier au saint Sacri-
fice qu'il offre et, si, après la consécration, il ne peut 
continuer la célébration, un autre prêtre doit con-
sommer les saintes espèces. 

« On fait, observe Fénélon, une espèce de violence 
au sacrifice de Jésus quand on s'unit au prêtre pour 
l'offrir sans s'y unir aussi par la manducation. Assis-
ter à la messe sans y communier est une action 
comme estropriée. » La communion est une partie 

I. Actuellement on fait deux sortes d'autel, l'autel-table qui rap-
pelle celui de la dernière Cène et l'autel-tombeau, souvenir des 
catacombes où l'on célébrait sur la tombe des maityrs et dans les 
basiliques élevées sur leurs reliques.— 2. Conc. de Trente, c. 2 in fine. 

79 



i c h a p i t r e v i . 

intégrante de la messe; aussi, sans elle, cette action 
n'est pas intègre, ni complète, elle est comme 
mutilée. 

La communion à la messe, bien que d'institution 
divine et de tradition ecclésiastique, n'est toutefois 
pas 

de précepte divin, ni ecclésiastique. Lorsqu'il ne 
fut plus requis de la recevoir sous les deux espèces, 
l'usage s'introduisit, qui devint bientôt général, de 
distribuer aux fidèles l'Eucharistie en dehors du 
saint Sacrifice. Le pyxides, qui d'abord étaient de 
très petites dimensions, car elles ne servaient que 
pour les hosties gardées en vue des malades, devin-
rent, à partir du milieu du XV e siècle, de plus en plus 
importantes, ainsi que les tabernacles destinés à les 
renfermer. Les fidèles n'apportèrent plus comme 
autrefois, à l'offertoire, le pain qui servait au sacrifice 
et qu'ils reprenaient lorsqu'il était consacré La 
communion fut facilement isolée du sacrifice. 

11 faudrait toutefois, lorsque nous communions en 
dehors de la messe, ne jamais perdre de vue que 
c'est d'un sacrifice que vient l'hostie, que la com-
munion nous fait participer à ce sacrifice et que, dès 
lors, normalement, c'est à l'occasion 

de ce sacrifice 
qu'elle devrait se faire. Si nous la recevons en dehors 
de la messe, que dans notre pensée au moins elle 
s'y rattache. C'est ainsi que le Rituel, qui déclare 
que le prêtre peut distribuer la communion en dehors 
de la messe en employant l 'étole blanche, maintient 
toutefois aussi l'usage de la couleur des ornements 
du jour. (( La couleur du jour est préférable, dit Le 

I. Là où cet usage peut être repris, il aide puissamment à unir la 
communion au sacrifice et à montrer aux fidèles que ces deux actes 
font partie d'un même rite. 

80 



l a s a i n t e c o m m u n i o n . | 

Vavasseur, car elle montre la relation étroite qui 
existe entre la messe et la communion. 1 » Mieux 
vaut séparer la communion de la messe que de 
l'omettre; mais, si les circonstances le permettent, 
leur union sera toujours plus féconde. La messe est 
en effet la meilleure préparation à la communion, 
comme la communion elle-même est la meilleure 
participation à la messe. 

« Etant une action liturgique de premier ordre, dit 
Dom Vandeur, la sainte Communion ne doit pas 
être une dévotion : il faut surtout lui conserver un 
caractère liturgique; il faut la voir dans son cadre 
liturgique; il faut s'y préparer, la recevoir, en remer-
cier Dieu d'une manière liturgique. 2 » 

Elle fait partie du culte officiel; ne la séparons 
donc pas des rites et des prières avec lesquels 
l'Eglise nous la présente. Ces rites et ces prières ont 
été composés sous la direction de l'Esprit-Saint dans 
le but de nous préparer à la communion; aussi le 
Pape, les évêques et tous les prêtres n'ont-ils pas 
d'autre préparation. Ils communient à la messe qu 

'ils 
célèbrent. L'Eglise, en leur imposant de le faire, ne 
leur prescrit-elle pas ce qu'elle juge être le meilleur? 
Pourquoi faut-il donc que les fidèles se séparent 

de 
leurs prêtres lorsqu'ils se préparent à la sainte Com-
munion et en fassent, en quelque sorte, un acte de 
dévotion privé? Ne vaut-il pas mieux, à ce moment 
surtout, s'unir à la Hiérarchie, à l'Eglise, pour aller 
par elle à Dieu? Faisons confiance à cette bonne 
mère qui, par sa liturgie, nous prépare d'une façon 

1. Cérémonial (10' éd.) T. I, p. 324, n° 3. 
2. Rev. liturgique, 1er art. n° 10, oct. 1911 (Maredsous). 

8 1 



i c h a p i t r e v i . 

si parfaite à la réception du corps de Jésus. « Sei-
gneur, dit le célébrant avant 

de communier, ne 
regardez pas mes péchés, mais la foi de Votre 
Eglise. » 

Et l'Eglise croit ne pouvoir mieux faire que de 
s'approcher de Dieu avec le calice du sang du Christ 
dans les mains. Elle commence par offrir au Père, 
au cours du Canon de la Messe, la victime de l'autel, 
qui est celle du Calvaire; et ce n'est qu'après, que 
demandant à ce Père de miséricorde de nous donner 
« notre pain quotidien » et les dispositions de charité 
voulues pour le recevoir, « pardonnez-nous comme 
nous pardonnons », elle nous le distribue en son 
nom. 

Ne vaut-il pas mieux recevoir la victime du Cal-
vaire après l'avoir offerte de la sorte en expiation de 
nos fautes comme on le fait à la messe? Le saint 
Sacrifice apaise la justice divine, et la Communion, 
remise dans son cadre, représente mieux ce que le 
Cardinal Mercier appelle le baiser de paix que le 
Père donne à ses enfants comme gage de réconcilia-
tion en l'accompagnant de ses dons. L'assistance à 
la messe, du reste, en nous faisant participer davan-
tage à l'efficacité du Sacrifice, rend la réception du 
Sacrement plus féconde. En voici la preuve : 

L E S ACTES DE CONTRITION sont nombreux dans la 
messe où ils affectent les formes les plus variées. 
Ces actes posés par le prêtre et auxquels les fidèles 
participent s'ils veulent bien en prendre conscience, 
sont des sacramentaux qui agissent en vertu même 
des prières et mérites de l'Eglise. Pourquoi ne pas 
recourir à ces moyens si faciles de purifier nos cœurs? 

8 2 



l a s a i n t e c o m m u n i o n . | 

C'est d'abord l'eau bénite : « Aspergez-moi, 
Seigneur, avec l'hysope et je serai purifié, vous me ^ 
laverez et je deviendrai plus blanc que la neige. » 
Puis c'est le Confiteor. Le prêtre s'incline profon- a 
dément au bas de l'autel où il n'ose monter; il a 
s'accuse à haute voix devant Dieu, devant la cour 
céleste et devant toute l'assemblée, des fautes qu'il 
a commises par pensées, par paroles et par actions. 
11 se frappe trois fois la poitrine comme pour briser 

^ ses péchés et dit : « C'est ma faute, c'est ma faute, 
© c'est ma très grande faute. » Puis il a recours à la 

miséricorde de Dieu et aux prières des Saints. Il se 
© relève alors en se signant de la croix. Il a obtenu, © 

et nous avec lui, l'indulgence, l'absolution et la a 
rémission des fautes vénielles quotidiennes. Il ne 
monte toutefois à l'autel qu'en demandant à Dieu 

1 « d'ôter de lui toutes ses iniquités afin qu'il ait une © 
âme pure ». Il baise les reliques des martyrs qui sont 

© dans l'autel, en priant Dieu « par leurs mérites et 
ceux de tous les Saints de daigner nous pardonner 
tous nos péchés ». Nouveau sacramental qui purifie 

^ notre âme si nous nous unissons au prêtre. Puis il 
implore la pitié du Seigneur : Kyrie eleison. Au 
Gloria il s'adresse au Christ : « Agneau de Dieu qui 
effacez les péchés du monde, ayez pitié de nous. » 
Ces supplications, faites avec dévotion, obtiennent 
leur effet. 

En baisant le texte de l'Evangile le célébrant dit : 
K Que par ces paroles évangéliques nos péchés soient © 

\ effacés. » A l'Offertoire, l'hostie est offerte à Dieu 2 
1 « pour mes péchés, dit le célébrant, mes offenses et 
g, mes négligences innombrables et aussi pour tous les ' 

8 3 



i c h a p i t r e v i . 

assistants ». Puis le prêtre profondément incliné dit : 
« C'est avec un esprit humilié et un cœur contrit 
que nous vous demandons, Seigneur, de nous rece-
voir. » Le LaVabo est aussi un sacramental qui, si on 
s'unit de cœur à ce geste, lave l'âme pendant que 
l'eau coule sur les mains du prêtre : « Je laverai 
mes mains dans l'assemblée des justes. Je marche 
dans 1 innocence, Seigneur sauvez-moi, prenez 
pitié de moi. » Après l'élévation le célébrant se 
frappe la poitrine et se déclare pécheur : « Nobis 
quoque peccatoribus. » Dans le Pater il implore et 
obtient le pardon de ses fautes vénielles. « Remissio 
peccatorum in oratione dominica et quotidiana », dit 
saint Augustin. A YAgnus Dei il demande à 
l'Agneau, qui lave les péchés dans son sang, d'avoir 
pitié de nous : « Délivrez-moi Seigneur, ajoute-t-il, 
par ce Corps infiniment saint et par votre Sang de 
toutes mes fautes. » <( Puissé-je me guérir par cette 
communion que j'ose recevoir malgré mon indigni-
té. » « Oubliez, Seigneur Jésus-Christ mes péchés. » 
Et comme le centurion, en se frappant encore la 
poitrine, par trois fois il se déclare indigne de rece-
voir le Christ « Domine non sum dignus... mais dites 
une seule parole et mon âme sera guérie ». 

L E S ACTES DE FOI ne sont pas moins nombreux. 
Ils commencent surtout à la lecture des oraisons, de 
l'épître et de l'évangile. « Qu'on fasse retentir le 
Credo, dit le Concile de Tolède (589); par ce chant 
la vraie foi s'affirme d'une façon éclatante, et l'âme 
des populations catholiques, revivant sa croyance, 
se prépare à recevoir la communion du corps et du 
sang du Christ. » La consécration est le « mysterium 

84 



LA SAINTE COMMUNION. 
' § 
3 fidei » par excellence. Tout dans la messe alimente 
> la foi et donne une grande idée du Dieu que l'on va j| 

recevoir. 
L E S ACTES D'ESPÉRANCE ET D'AMOUR se trouvent | 

aussi très nombreux dans la messe. Tout notre espoir Q 
j» repose en Jésus « c'est par lui, c'est avec lui, c'est en ^ 

lui que tout honneur et toute gloire sont donnés à ^ 
Dieu ». On a confiance en sa médiation et l'âme, en |) 

3 s'immolant avec le Christ, s'enflamme au souvenir 
de « la plus grande preuve de charité » qu'il nous a 
donnée en mourant pour nous et qui trouve son 
complément dans la Communion où il se donne 
lui-même à nos âmes. 

Tout dans la messe se rapporte donc à notre union 
avec Jésus-Hostie. Et comme les effets produits en 
nous par ce Sacrifice et par la Communion varient 
selon les mystères ou les fêtes qui se célèbrent — car 
communier c'est participer à Jésus dans le mystère 
que l'on commémore — qui ne voit les avantages à 
s'y préparer selon la liturgie. Autres en effet sont 
les grâces de Noël, autres celles de Pâques, autres 
celles qu'on demande à la fête d'un Martyr, autres 
celles qu'on obtient à la fête d'une Vierge. Qu'on 
lise les antiennes de la Communion et les prières de 
la Postcommunion et l'on comprendra cette variété 
de bienfaits que nous apporte la communion ainsi 
placée dans son vrai milieu. Et ne faut-il pas, pour 
les recevoir, une préparation convenablement adap-
tée? Ne craignons donc pas l'abandon des formules 
habituelles, souvent routinières et monotones, des 
Actes avant la communion. Nous les remplacerons 
avantageusement par une lecture et une méditation 

85 



c h a p i t r e vii 

pieuses et attentives du texte de la messe du jour. 
Le Sacrifice de la messe, disions-nous au chapitre 

[3 précédent, représente le Calvaire. Ce mémorial de la 
mort du Sauveur se précise encore lorsque l'on con-

© sidère l'Eucharistie comme Sacrement. Jésus s'y 
p trouve, en effet, sous les espèces du pain et du vin 

qui sont la nourriture ordinaire de l'homme. De 
g sorte que, dans cet état, il est assimilé à une victime 
© dont on mange la chair et dont on boit le sang. L'idée 
ù de sacrifice, d'holocauste, d'immolation s'y accentue. 

Communier à cette victime, c'est donc communier 
ô à Jésus crucifié, c'est s'identifier au Sauveur au 
© moment qui décide de sa vie. Il est mort à notre 
p place, et communier c'est chercher à monter sur le 
© Calvaire et à nous y clouer à la croix du Christ pour 

y mourir avec lui. Jésus ayant fini de souffrir, à nous 
maintenant à nous associer à ses souffrances pour 
mériter d'en bénéficier. Tel est le sens de la com-
munion chrétienne qui ne peut dès lors que gagner 
à être unie au Sacrifice dont elle est le complément. 
« Nous laissons trop oublier que la communion au 
moins spirituelle, écrit l'abbé Plateau, fait partie 
intégrante de la participation au saint Sacrifice. ' » 

(( L'Eglise qui offre le pain et le vin pour en faire 
le corps et le sang, et qui ensuite offre encore ce corps 
et ce sang après qu'ils sont consacrés, dit Bossuet, 
ne le fait que pour accomplir une troisième oblation 
par laquelle elle s'offre elle-même. » « Le sacrifice 
que l'on offre extérieurement, dit saint Thomas, est 
le signe du sacrifice spirituel par lequel l'âme s'offre 
elle-même à Dieu. 2 » Jésus était la victime sanglante 

1. La Paroisse, T . IV, p. 165. — 2. 2a 2ae q. 85. 

8 6 



l a s a i n t e c o m m u n i o n . | 

du sacrifice de la croix et c'est nous qui sommes, en 
quelque sorte, la victime sanglante de l'autel où nous 
apportons chaque jour, ou au moins chaque diman-
che, les souffrances morales et physiques dont nous 
ressentirons le poids au cours de la journée et durant 
toute la semaine. C'est la victime du Calvaire et de 
l'autel qui, en s'unissant à nous, nous en donne la 
force. 

a Que sur cet autel, dit le Pontifical romain, l'or-
gueil soit immolé, la colère égorgée, la luxure et 
toute convoitise frappées à mort. » « Comprenez ce 
que vous faites, ajoute le Pontife à l'ordination, et en 
célébrant la mort du Seigneur, faites mourir en vous 
vos concupiscences. » « Faites que nous soyons 
nous-mêmes des hosties dignes de vous être offertes 
éternellement », disent en substance de nombreuses 
secrètes et postcommunions du missel. « Vous avez 
accordé à saint Alphonse de célébrer ces mystères, 
dit une oraison de la messe de ce Saint, et par eux 
de se donner à vous comme une hostie sainte. » 

Cette doctrine ressort de tous les écrits de saint 
Augustin. Rappelant que dans l'autel se trouvent 
les reliques des Saints, il dit qu'ils ont ainsi l'hon-
neur d'être associés au sacrifice de Jésus, « Nous 
n'avons pas élevé d'autel à Etienne, dit ce saint, mais 
avec les restes d'Etienne, avec les reliques de ce 
corps qui a été immolé pour Dieu, nous avons fait 
un autel au Seigneur. » 

Puis il ajoute : « Le sacrifice n'est pas offert aux 
Saints, parce qu 

'ils sont eux-mêmes ce sacrifice. 1 » 
<( Toute la cité rachetée, c'est-à-dire l'assemblée des I. De cio. Dei, 1. 22. c. X . 

87 



i c h a p i t r e v i . 

fidèles et des saints, constitue le sacrifice offert à Dieu 
par le Grand-Prêtre qui s'est offert pour nous dans 
sa passion. 1 » « Dans le sacrifice que l'Eglise offre 
chaque jour, comme elle est le corps d'un tel chef, 
elle apprend à s'offrir elle-même avec lui. 2 » 

« L'Eglise, avait dit saint Paul, est le corps du 
Christ et il a sa plénitude en elle. 3 » Nous sommes, 
au moment de la communion, cette petite goutte 
d'eau que le prêtre a mêlée au vin à l'offertoire. Nous 
sommes un avec Jésus, membres crucifiés d'une tête 
couronnée d'épines. Et comme le sacrifice du Christ 
tira son mérite du fait qu'il fut accepté volontaire-
ment, nous y participons dans la mesure où nous 
acceptons avec résignation, et même avec joie, notre 
propre immolation. C'est le fruit de la communion 
et c'est ce qui donne, surtout à la communion 
reçue en viatique, toute sa signification. 

Notons en passant avec Dom Cabrol que « la 
communion des malades se rattache intimement au 
sacrifice de la messe et ne constitue pas en réalité 
une cérémonie à part 4 » ; aussi se donne-t-elle peut-
on dire, de la même façon qu'à la messe. 

« Vouloir, dit Grimai, retirer les fruits du sacrifice 
dans la communion sans nous sacrifier, vouloir nous 
diviniser par l'hostie sans nous immoler avec 

elle, 
c'est aspirer à vivre en parasites de l'autel, c'est 
chercher le salut en dehors de la croix. » La com-
munion est donc immolante et. à ce titre, elle est la 
source première du véritable esprit chrétien qui, dans 
sa partie négative, consiste dans le renoncement à 

I. De civ. Dei, 1. 10. c. 6. — 2. Id. c. X X . — 3. Aux Eph. 1. 23. 
— 4. La Prière antique, p. 417. 

8 8 



l a s a i n t e c o m m u n i o n . 

i soi-même, dans la mortification du vieil homme. 
Cette communion, véritable participation à l'acte i 
sacrificiel qu'est la consécration, est un parfait hom-
mage d'adoration envers Dieu, car nous y offrons 
l'holocauste de nous-mêmes en union avec celui de 
Jésus sur sa croix Et de la sorte la Communion de 
chaque jour est notre Pâque quotidienne ou notre 
passage, sous la conduite du véritable Moyse, de la 
terre d'Egypte, c'est-à-dire de la captivité du démon 
et de nos mauvais penchants, à la terre promise ou 
à la liberté des enfants du royaume de Dieu. 

* 

Passer ainsi, toujours davantage, de la mort à la 
vie, c'est considérer la sainte Eucharistie sous son 
aspect vivifiant. Le saint Sacrement est, en effet, 
la source première et indispensable de l'esprit chré-
tien, surtout dans sa partie positive. L'effet propre 
de l'Eucharistie est d'augmenter en nous la grâce. 
C'est un aliment divin qui doit entretenir en nous 
la vie de l'Homme nouveau, la vie surnaturelle : 
« Ego sum panis vitœ. — Si vous ne mangez ma 
chair et ne buvez mon sang vous n'aurez pas la vie 
en vous. 2 » De même, en effet, que les aliments que 
nous prenons contiennent les éléments nutritifs que 
nous nous assimilons pour en vivre, le pain céleste 
que nous recevons contient la vie de Dieu et la donne 
à nos âmes. Mais alors que c'est la nourriture qui est 
absorbée par l'homme, car il lui est supérieur, dans 

1. 11 serait à désirer qu'aux allocutions de première communion 
on fît ressortir davantage aux enfants cet aspect de la communion 
en leur rappelant que, pour la première fois, ils vont participer d'une 
façon suprême au sacrifice de la Croix. — 2. Saint Jean VI, 51-54. 

89 



c h a p i t r e vii . 1 1 Eucharistie, au contraire, c est Jésus qui nous 
élève jusqu'à participer à sa vie divine. « Ordinaire-
ment, dit le Pape Innocent III, l'aliment se change 
en la substance de l'être qui le reçoit; mais ici, 
l'aliment prend le rôle actif, c'est lui qui incorpore, <| 
et celui qui mange est incorporé.'» Un aliment meurt, 
pour ainsi dire, à lui-même pour que j 'en vive. Ainsi, 
dans la mesure où nous mourrons à nous-mêmes, la 
vie de Jésus nous pénètre <( ipse vivet propter me », 
disait le Maître. « Le Christ me mange, dit saint Ber-
nard, il m'engloutit, il me digère, il me fond en lui 
par une divine transformation. Il nous mange et 
nous le mangeons, car si je le mange sans qu'il me 
mange aussi, il sera en moi, mais je ne serai pas ^ 
encore en lui. Mais s'il me mange et que }e le mange g 
aussi, alors je serai en lui et lui en moi. 2 » 

« Ainsi, dit Bossuet. vou^ serez unis corps à corps | 
et vous serez deux en une chair, qui est le droit de ' " 
l'Epouse et l'accomplissement parfait de ce chaste Çj 
et divin mariage.3 » « L'unité du corps mystique du ^ 
Christ est produite, affirme saint Thomas, par son g 
corps véritable sacramentellement reçu » 

L'Eucharistie comme Sacrement, Sacramentum, | 
n'a d'autre fin que de signifier4 et de produire la ^ 
rem sacramenti qui est l'unité de l'Eglise par l'agré- ^ 
gation de tous les fidèles au corps mystique du 
Sauveur. Il ne s'agit donc pas seulement de la 1 
présence de Jésus dans le tabernacle, ou de la courte V 

1. De socr. ait. myst., 1. IV, c. XIV , p. 866, i. IV, Migne. 
2. S. Bern. in Cant. Serm. 71, n° 5, t. II. p. 1123, Migne. 
3. Médit, sur l'Evang., ch. 24. — 4. Le pain et le vin sont formés gj 

de la réunion d'un grand nombre d'épis et de grappes La manduca- u 
tion elle-même, dont ils sont les éléments, signifie aussi l'union. N 

90 



l a s a i n t e c o m m u n i o n . | 

présence physique des saintes Espèces en nous par 
la sainte Communion, mais bien de l'effet mystérieux 
qui en est le résultat, et qui consiste en l'inhabition g 
permanente du Christ dans nos âmes et de nos âmes ^ 
dans le Christ. 11 est notre tête, nous sommes ses 
membres, et cette union vitale, commencée au bap-
tême, parce qu'il contient implicitement le Votum ou <| 
désir 1 de recevoir l'Eucharistie et nous en donne le ^ 
droit, se resserre à chaque nouvelle communion. 

Et ceci explique la cérémonie de la Pax que les ^ 
premiers chrétiens ne manquaient jamais de faire a 
avant de communier, car si l'Eucharistie produit la A 
charité, elle l'exige aussi comme condition de sa 
réception. (( Le pain que nous rompons, dit saint A 
Paul, n'est-il pas une communion au corps du % 
Christ? Puisqu'il n'y a qu'un seul pain, nous 

for- g 
mons un seul corps tout en étant plusieurs, car nous Q 
participons tous à un même pain. 2 » La communion A 
a un but nettement social, aussi convient-il que nous 
l'affirmons en aimant, au moins en certaines cir- A 
constances, à la recevoir tous ensemble. 

(( Accordez-nous, dit l'oraison du saint Sacrement, a 
de vénérer les saints mystères de votre corps et de <| 
votre sang de telle façon que nous ressentions cons- ^ 
tamment en nous le fruit de Votre rédemption. » Et CÀ 
ce fruit, Jésus le disait à la dernière Cène, est que 
nous réalisions dans le Christ la communion des 
Saints « ut unum sint » et participions ensemble aux ' 
mysteres 

de sa vie. 
Qu'il est beau ce spectacle de toute la chrétienté 2 

qui reçoit l'Eucharistie, pour communier à tous les 1. Voir chapitre suivant, p. 94. — 2. I Aux Cor. X , 15. 

91 



c h a p i t r e vii. — l a s a i n t e c o m m u n i o n . 

mystères de la vie du Sauveur, commémorés par 
l'Eglise dans son Cycle liturgique. 

Concluons ce chapitre en disant que si Jésus est 
substantiellement présent dans le saint Sacrement, 
ce n'est pas seulement pour y être adoré « tantum 
ergo Sacramentum veneremur cernui », mais c'est, 
avant tout, pour y adorer le Père, en apaisant sa 
justice par l'offrande toujours renouvelée à la Messe, 
du Sacrifice du Calvaire, et pour faire des hommes, 
par la réception de l'hostie sainte, des membres 
toujours plus intimement incorporés à son corps 
mystique. 

Et 
c'est ainsi que la liturgie, en hiérarchisant 

notre culte envers l'Eucharistie, nous fait travailler 
à étendre le règne de Dieu non seulement par un 
culte extérieur toujours plus grand envers le saint 
Sacrement, mais surtout par une participation tou-
jours plus complète au saint Sacrifice et par un déve-
loppement progressif du corps mystique du Christ 
grâce à la Communion. C'est la pleine réalisation 
de VAdveniat regnum tuum. 

9 2 



UTRE l'Eucharistie, Jésus institua 
encore six autres Sacrements qui 
correspondent aux différentes pha-
ses ou aux différents états de notre 
vie qu'ils sont appelés à surnatura-
liser. 

Dans l'âme du nouveau-né, le Baptême infuse la 
vie de la grâce qui le fait enfant de Dieu; à l'adoles-
cent la Confirmation donne une force divine de 
croissance, à l'homme mûr le Mariage confère les 
grâces nécessaires au gouvernement et à la formation 
de la famille chrétienne. Il faut à l'Eglise un pouvoir 
bien constitué, et c'est l'OrJre qui imprime, dans 
l'âme de ceux que Dieu appelle à diriger les fidèles, 
un caractère qui leur fait occuper une place dans la 
hiérarchie catholique. De même que l'on guérit les 
corps par l'emploi des remèdes,ainsi et mieux encore, 
le sacrement de Pénitence guérit et même ressuscite 
les âmes dans lesquelles la vie surnaturelle s'est 
alanguie ou même éteinte. A ceux enfin que la 
maladie ou la vieillesse mettent en danger de mort, 
VExtrême-Onction apporte la résignation, le courage, 
la paix et même la guérison si leur salut éternel y est 
intéressé. Et ainsi les chrétiens sont munis, au cours 

9 3 



i c h a p i t r e v i . 

de leur existence, de tous les secours spirituels dési-
rables. 

Les six Sacrements dont nous venons de parler se 
rattachent au Calvaire et aussi à l'Eucharistie consi-
dérée comme Sacrifice et comme Sacrement. 

Le Baptême se rapporte au Calvaire, car « nous y 
mourons et y sommes ensevelis, dit saint Paul, avec 
Jésus pour ressusciter avec lui à une vie nouvelle » 
Aussi les saints Pères voient-ils dans l'eau qui sortit 
du côté de Jésus sur la croix un symbole du baptême. 

Ce sacrement se rapporte aussi à l'Eucharistie 
parce que c'est lui qui, en imprimant un caractère, 
donne le droit de participer au saint Sacrifice et de 
recevoir la sainte Communion. L'eau qui sert au 
baptême est bénite d'une façon solennelle à la messe 
du Samedi-Saint. On y verse de l'huile sainte qui a 
été bénite à la messe du Jeudi-Saint. Et c'est immé-
diatement avant la messe de Pâques qu'on baptisait 
autrefois et qu'on baptise encore, autant que possible, 
les catéchumènes. Le baptême, disent les théolo-
giens, ne donne la grâce qu'en vue de 1 Eucharistie 
« nisi respiciendo ad Eucharistam » 2. C'est en tant 
qu il contient le votum Eucharistiœ, c'est-à-dire le 
désir de la réception de 1 Eucharistie, nous l'avons 
vu au chapitre précédent, qu'il fait de nous les 
membres du Christ et nous rend avec lui enfants de 
Dieu 3. 

Par la Confirmation un caractère nouveau s'im-
prime dans notre âme et les grâces du Calvaire 
descendent plus abondantes dans nos âmes afin d 'y 

I. Aux Romains. VI, 4. — 2. CLEMENS MARC, Instit. MOT. Alphons. 
n° 1563, t. II p. 110. — 3. S. Th. III, p. q. 73, art. 3 ad 3. 

9 4 



I L E S S A C R E M E N T S . | 
compléter celles que nous avons reçues au 

baptême. 
Ce Sacrement se rapporte aussi à l'Eucharistie, car 
l'hostie-sainte est l'aliment des forts, de ceux que la 

• Confirmation a amenés à l'âge viril; de plus l'huile-
sainte, qui en est la matière, est bénite à la messe 
du Jeudi-Saint. 

La Pénitence lave nos âmes dans le sang de 
A l'Agneau répandu sur le Calvaire. Elle efface tous 

les péchés, quelque graves et nombreux qu'ils puis-
sent être. Ce sacrement se rapporte à l'Eucharistie, 

^ car il prépare les pécheurs à assister avec fruit au 
saint Sacrifice et les rend dignes de communier. Ici 
encore, comme pour le baptême, des théologiens 
enseignent que le sacrement de Pénitence ne donne 
la grâce qu'en vue de l'Eucharistie '. 

Pour VExtrême-Onction, ce que nous avons dit 
de la Communion en viatique au chapitre précédent 
(p. 88) montre comment elle unit le malade à Jésus 
mourant sur sa croix et répand sur son âme les grâces 
de la Croix par l'intermédiaire du saint Sacrifice et 
du saint Sacrement. Elle se rapporte encore à la 
messe parce que l'huile des infirmes, qui est la 
matière de ce sacrement, est bénite au cours de la 
messe, le Jeudi-Saint. On comprendrait bien mieux 
la vertu de l'huile-sainte sur les malades si on 
connaissait les formules de cette bénédiction 2. 

Le Sacrement de YOrdre a un rapport très intime 
avec le Calvaire et avec l'Eucharistie considérée 
comme Sacrifice et comme Sacrement. Ce fut, en 
effet, la veille de sa passion que Jésus, nous l'avons 
vu et c'est de foi, conféra le sacerdoce aux apôtres et 

i. Voir p. 94, note 2. — 2. Voir Missel des Jeunes. 

9 5 



i c h a p i t r e v i . 

à leurs successeurs par une même parole « Faites ceci 
en mémoire de moi » et leur donna le pouvoir de 
célébrer la sainte Messe, dont il fit expressément le 
mémorial de sa Passion. 

« Le sacrement de l'Ordre est institué pour le 
sacrement de l'Eucharistie, dit saint Thomas, car le 
pouvoir que donne l'Ordination a pour fin ou bien la 
consécration de l'Eucharistie elle-même, ou bien 
d'autres ministères qui se rapportent tous à l'Eucha-
ristie, qui est le Sacrement des Sacrements. 1 » 

« L'investiture du pouvoir, dit-il encore, se fait par 
la collation d'un signe qui se rapporte à l'acte essen-
tiel de chaque ordre; et comme l'acte propre du sacer-
doce est la consécration du corps et du sang de Jésus-
Christ, c'est d'après une opinion probable, dans la 
tradition du calice, accompagnée des paroles de la 
forme sacramentelle que le caractère sacerdotal est 
gravé dans l'âme de l'ordonné. 2 » Ces paroles sont : 
« Recevez le pouvoir d'offrir le sacrifice à Dieu et de 
célébrer des messes pour les vivants et les défunts. » 

« Toute religion qui a commencée à se constituer, 
écrit D. Festugière, a nécessairement posé le sacrifice 
comme pierre angulaire à la base de son édifice rituel. 
Le sacrifice suivi de la communion est le germe de 
la liturgie chez les païens. — Pour sacrifier il faut des 

© prières et des rites, c'est-à-dire une classe d'hommes 
^ qualifiés pour sacrifier. Le premier devoir du prêtre 

est l'oblation du sacrifice. » « L'acte essentiel et en 
S même temps principe générateur de la liturgie c'est 
x le sacrifice. De celui-ci naît le sacerdoce, autour de 

I. 3 P. q. LXVIII, a. 2. — 2. Id., ibid., q. 87. a. 5. 

9 6 



L E S S A C R E M E N T S . 

lui se forme avec unité l'organisme cultuel. ' » | 
« L'ordre ecclésiastique, dit à son tour M. Desloge, 
se divise selon la différence principale des attribu-
tions sacrées. 2 » 

C'est la part plus ou moins grande que les minis-
tres de l'autel prennent aux saints mystères qui 
marque leur degré dans la hiérarchie sacrée. Alors 
que le portier garde simplement les portes du sanc-
tuaire où se célèbre le sacrifice et y convoque les 
fidèles en sonnant les cloches, le lecteur y fait les 
lectures de l'Ancien Testament, Y acolyte y porte les 
flambeaux à l'évangile et présente les burettes au 
sous-diacre3. Le sous-diacre lit l'épître à la messe 
et porte le calice et l'hostie à l'autel. C'est lui aussi 
qui verse quelques gouttes d'eau dans le vin. Le 
diacre lit l'évangile, verse le vin dans le calice et 
touche les vases sacrés qui contiennent l'Eucharistie. 
Il peut même, en certains cas, distribuer la commu-
nion. Le prêtre explique le texte sacré qui vient d'être 
lu, consacre et donne la sainte Communion.L'évêque 
enfin, qui possède la plénitude de l'Ordre (car il a, à 
l'exclusion des simples prêtres, le pouvoir de com-
muniquer son sacerdoce), célèbre pontificalement et 
c'est au cours de la messe qu'il donne ordinairement 
les ordres mineurs et toujours les ordres majeurs. 

Le Sacrement de Mariage enfin se rapporte aussi 
à l'Eucharistie comme sacrifice et comme sacrement. 

« La coutume antique, dit Dom Cabrol, est que le 
rite du mariage s'accomplisse durant la messe, 

I. La liturgie catholique. — 2. Etudes sur la signification des N 
choses liturgiques, p. 345. — 3. Autrefois, c'était au cours de la messe G] 
qui porte le nom de messe des catéchumènes, que les exorcistes exer- O 
çaient leur ministère à l'égard des catéchumènes. 

97 



i c h a p i t r e v i . 

^ quoiqu'il puisse en être séparé. Quand il se célébrait 
durant la messe, c'étaient les époux qui faisaient 
l'offrande. ' » Il y a dans le missel une messe Pro 
sponsis, qui se célèbre immédiatement après le 

,>, marige; et au cours de cette messe l'épouse reçoit 
une bénédiction spéciale. Que si cette bénédiction 
n'obtenait pas ses effets, l'Eglise conseille aux époux 

|j de faire dire le saint Sacrifice en l'honneur du Saint-
Esprit afin que la femme puisse devenir mère « ut 

& possis in utero portare prolem ». 
Cette existence nouvelle des époux ne suppose-t-

ft elle pas, au reste, de nombreux sacrifices? Et l'as-
ê sistance à la messe, au moment où ils se jurent 
fc fidélité, n'unit-elle 

pas d'une façon spéciale cet 
^ holocauste, que le mari et la femme font d'eux-

mêmes, à celui que Jésus consomma sur la Croix 
^ pour faire de l'Eglise son épouse, et que l'Eglise 
|f continue à réaliser avec Jésus sur l'autel? 

Et la communion de vie qui s'établit entre l'époux 
et l'épouse ne se cimente-t-elle pas d'une façon 
plus intime par la sainte Communion qu'ils reçoi-
vent. puisque c'est de Jésus immolé sur le Calvaire 
et aliment de leurs âmes que dérivent toutes les 
grâces du sacrement de mariage. Par où l'on voit 
l'union intime qui existe entre le sacrement d'amour 
où Jésus se donne en nourriture à l'Eglise, son épou-
se, et cet autre sacrement d'amour où les époux 
« deux en une chair » figurent ce sublime mariage, 
selon l'affirmation si connue de saint Paul : « Il est 
grand ce sacrement (le mariage) dans le Christ et 
dans l'Eglise. 2 » 

1. /cf., ibid., p. 449. — 2. Aux Ephésiens, V . 32. 

98 



l e s s a c r e m e n t s . 

Le Gaudier résume parfaitement toute cette doc-
trine sur les rapports qui unissent les sacrements au 
Calvaire et à l'autel dans ce beau passage : « Si l'on 
considère les sacrements dans leur institution, il faut 
dire qu ils découlent du Sacrifice sanglant — la Pas-
sion de Jésus-Christ — car c'est alors qu'en vertu 
de ses mérites infinis cette institution fut consommée 
et ratifiée par Dieu. Mais si on les considère dans 
leur application, leur intégrité, leur confection, c'est 
le sacrifice non sanglant — la messe — qui en est 
la source en tant que mémorial du sacrifice sanglant. 
Aussi bien, Notre Seigneur ne voulut-il pas autre-
ment nous gratifier du sacrement de son corps et de 
son sang que par ce sacrifice. Par là il voulait nous 
faire comprendre que, s'il y a d'ailleurs d'autres 
manières de prier Dieu et d'implorer son secours, 
toutefois aucun moyen n'était comparable. Et pour 
que ce moyen fût continuel, il demeura par le sacri-
fice eucharistique au milieu de son Eglise, se faisant 
médiateur entre Dieu et les hommes sous les appa-
rences du pain et du vin, comme il l'avait été sur la 
croix. » 

Il apparaît donc bien que, dans le corps mystique 
du Christ, l'Eucharistie est le cœur ou la source 
cachée de la vie surnaturelle et les Sacrements les 
artères qui s'y rattachent pour répandre dans tous 
les membres le sang généreux de la grâce. C'est eux 
qui établissent un contact direct entre Jésus immolé 
et l'âme et y déversent la grâce sanctifiante, les vertus 
chrétiennes et les dons du Saint-Esprit. 

9 9 



i c h a p i t r e v i . 

Cette grâce divine, les Sacrements la donnent en 
la signifiant au moyen de formules et de rites sen-
sibles. Aussi, par eux, il est possible de suivre en 
quelque sorte des yeux l'action de Dieu dans les 
âmes (v. fin du Ch. III et commencement du Ch. IV). 

Si l'on veut s'en rendre compte, que l'on réfléchis-
se par exemple aux énergies divines dont sont péné-
trées l'huile-sainte et l'eau baptismale. A la messe 
du Jeudi-Saint, l'Evêque a demandé que le Saint-
Chrême et les autres huiles fussent « remplis de la 
vertu de l'Esprit-Saint ». Le Samedi-Saint il a invo-
qué sur l'eau « la puissance de sanctification de 
l'Esprit de Dieu qui, à l origine des temps, s'était 
posé sur les eaux afin de les féconder ». « Que la 
vertu du Saint-Esprit, ajouta-t-il, descende sur toute 
l'eau de cette fontaine pour lui donner la fécondité 
et la rendre capable de régénérer. » Il y a même versé 
du Saint-Chrême et de l'huile des catéchumènes, de 
sorte que cette eau est apte à l'œuvre sanctificatrice 
à laquelle on la destine; par elle l'Esprit se répandra 
dans les âmes d'une manière pour ainsi dire visible. 
Il en est de même pour les autres Sacrements. 

Et puisque ces Sacrements nous sont conférés au 
cours de toute notre existence, nous pouvons dire que 
toute la vie chrétienne consiste essentiellement à 
recevoir et à développer en nous les grâces sacramen-
telles. N'est-ce pas, en effet, en vertu de la grâce 
baptismale que nous sommes enfants de Dieu? 
Déposée en germe dans nos âmes par le Baptême, la 
grâce sanctifiante est fortifiée en nous par la Confir-
mation et elle est alimentée par l'eucharistie. Si nous 
avons le malheur de la perdre, elle est restituée par 

100 



| L E S S A C R E M E N T S . | 
g le sacrement de Pénitence. Par l'Ordre et le Mariage 
g elle est développée dans un sens qui correspond à 
jà des fonctions nouvelles et, enfin, par l'Extrême-Onc-

tion elle reçoit une perfection dernière qui permet à 
l'âme de se présenter avec assurance devant son 

I ^U g e ' 
La gloire céleste elle-même, ce merveilleux déve-

loppement de la grâce, n'est dès lors que le perfec-
® tionnement des grâces sacramentelles acquises 
à pendant la vie. 
jjj * * 
S 

Sans doute les Sacrements ne se rapportent pas 
directement et immédiatement comme le saint Sacri-
fice à l'adoration et à la glorification de Dieu. Ces 
actes sacrés ont été institués avant tout pour nous 
sanctifier en appliquant à nos âmes les mérites du 
Calvaire. 

Mais, de même que Jésus dans les mystères de 
son Incarnation « durant les jours de sa chair » ne 
passa pas seulement « en faisant le bien » mais aussi 
« en donnant gloire à Dieu », de même les Sacre-
ments, qu'on a appelés « des reliques de l'Incar-
nation », non seulement assurent la grâce à nos 
âmes mais aussi rendent gloire à Dieu. 

Ces rites tendent indirectement à cette glorification 
en tant que, « medicamenta sanctificantia », comme 
les dénomme saint Bonaventure, ils guérissent les 
âmes et les surnaturalisent, en leur donnant la grâce 
à la fois sanans et elevans, afin qu'elles puissent 
glorifier le Seigneur. 

Les Sacrements tendent aussi directement à la 

101 



i c h a p i t r e v i . 

gloire de Dieu en tant que les recevoir c'est « user 
de réalités divines », ce qui est, au dire de saint 
Thomas, pleinement c. protestari divinam excellen-
tiam » 

Trois d'entre les Sacrements tendent plus direc-
tement encore à cette glorification divine. Ce sont 
ceux qui impriment un caractère. « Le caractère, 
déclare le Docteur Angélique, se rapporte au culte 
divin qui est une protestation de notre foi par des 
signes sensibles2», protestation de foi qui a son 
commencement dans le Baptême, qui trouve son 
progrès dans la Confirmation et qui atteint sa perfec-
tion dans VOrdre. Ces trois Sacrements sont la 
« débita prcsparatio colentium Deum ad cultum 
ipsius » 3. 

Le caractère sacramentel ne sanctifie pas les 
âmes, mais il les consacre à Dieu et à son service. 
C'est un pouvoir surnaturel qui assimile les âmes 
formellement à Jésus comme Pontife et les fait 
participer à des degrés divers à son sacerdoce éternel 
(voir Chap. Premier). Le caractère, enseigne encore 
saint Thomas, est un écoulement du souverain sacer-
doce du Christ donné en vue d'exercer les actes du 
culte chrétien qui ont pour but d'honorer Dieu. 
Les Sacrements ne doivent donc pas être considérés 
uniquement comme des sources de sainteté pour les 
âmes, mais aussi comme des moyens pour les 
hommes de rendre gloire à la Divinité. 

* 
* * 

I. la Ilae. q. 81. a. 3, ad. 2. — 2. 3a q. 63, a. 4 ad. 3. — 3. la 
lise, q. 100, a. 1 ad I. 

1 0 2 



l e s s a c r e m e n t s . 

Terminons ce chapitre, en montrant comment les 
Sacrements font partie du culte officiel de YEglise. 

La liturgie chrétienne étant le culte organisé par 
YEglise, on s'est demandé, en effet, à quel titre (le 
Sacrifice de la messe et) les Sacrements, qui ont été 
institués par Jésus dans ce qu'ils ont d'essentiel et 
qui ne sont dès lors pas d'institution ecclésiastique, 
sont des actes liturgiques? En d'autres termes : 
Sommes-nous redevables à la liturgie des grâces 
sacramentelles ? 

Jésus a, de fait, confié la dispensation de ces tré-
sors à l'Eglise (« Faites ceci en mémoire de moi », 
« Baptisez toutes les nations ») qui les fait en quelque 
sorte siens en nous les donnant dans des cérémonies 
religieuses réglées jusque dans les moindres détails 
dans les livres liturgiques. 

Mais l'Eglise ne se contente pas d'envelopper ces 
actes, institués par le Christ, de ses rites et de ses 
prières; elle prête son ministère pour la confection 
même des éléments essentiels (du Sacrifice et) des 
Sacrements. 

Les Sacrements (comme le Sacrifice) sont consti-
tués, en effet, par un triple élément : 

1 ) Il y a la matière (du Sacrifice et) des Sacrements 
et elle est appliquée par l'Eglise. Pour certains 
Sacrements même il n'est pas défendu de croire que 
Jésus lui en a laissé le choix, de même que pour la 
forme. 

2) Il y a la forme (de la Consécration et) des Sacre-
ments qui est posée par le ministère des prêtres, 

'est-à-dire par l'Eglise. 

1 0 3 



C H A P I T R E VIII. — L E S S A C R E M E N T S . 

3) Enfin celui qui pose le rite (sacrificiel et) sacra-
mentel doit avoir l'intention de faire ce que veut 
l'Eglise. 

C'est dans ce sens que nous disons que le Sacrifice 
et les Sacrements institués par Jésus-Christ sont des 
actes qui relèvent de Y Eglise et qui font partie du 
culte liturgique organisé par elle (v. p. 113, note 1 ). 

Ce qui nous permet de conclure encore une fois 
que la liturgie est la source première et indispensable 
du véritable esprit chrétien, soit parce qu'elle con-
court directement à assurer à nos âmes les grâces 
sacramentelles soit, ajoute D. Cabrol, parce qu'elle 
« donne aux fidèles les moyens d'adorer Dieu et, 
par une sorte de choc en retour, de nous sanctifier » 

i. Le Culte catholique. 

104 



E saint Sacrifice et les Sacrements 
institués par Jésus-Christ consistent 
essentiellement en quelques for-
mules et en quelques rites qu'il 
importe de toujours bien dégager 
des cérémonies que l'Eglise y a 

ajoutées au cours des siècles. La grandeur de la 
Messe, en effet, et des Sacrements ne provient pas 
de la pompe extérieure des cérémonies, ni de la 
multiplicité des prières, ni de la beauté des rites 
et du chant, ni de la richesse de la décoration, ni de 
l'ampleur et de la valeur artistique des édifices. 

Le saint Père officie-t-il pontificalement dans les 
splendeurs de Saint-Pierre, ou bien, un obscur mis-
sionnaire célèbre-t-il la messe sous une misérable 
hutte au milieu des forêts, le saint Sacrifice est 
essentiellement le même. On en peut dire autant du 
baptême donné solennellement à de nombreux caté-
chumènes le Samedi-Saint ou administré sommaire-
ment par un laïque à un petit enfant en danger de 
mort. 

Pourquoi alors les lois canoniques exigent-elles 
que l'on supplée, à l'église, à toutes les cérémonies 
omises en cas d'ondoiement? Pourquoi tant de pom-

fi 
% 
I 
S 

i s 
I 
I 

i 
I 
i 
I % 
I % 
% 
i « 
§ 
fj 
% 

» 

1 0 5 



i c h a p i t r e vi. 

pe, tant de prières, de chants et de rites dans la 
a Messe solennelle et dans l'administration des Sacre-
© ments? Pourquoi Pie X juge-t-il « digne de tout 
« éloge la beauté et la somptuosité du temple, la splen-
1 deur et la soigneuse ordonnance des cérémonies, le 

nombre du clergé, la piété et la gravité des ministres 
© qui célèbrent la Messe solennelle » 1 ? 

A notre époque, où prêtres et fidèles sont si sur-
chargés, ne vaudrait-il pas mieux supprimer les 

2 longs offices auxquels on ne comprend plus grand' 
chose, où l'on s'ennuie et que l'on déserte de plus 

V en plus? N'y aurait-il pas avantage à en réduire le 
nombre et la durée en en sauvegardant l'essentiel? 

L'Eglise entend toutes ces remarques, elle voit 
que l'on ne vient plus guère à ses offices solennels 
comme sont les messes pontificales, les ordinations, 
la bénédiction des cendres, des cierges, des fonts 
baptismaux, les processions des Rogations, et même 
la grandmesse paroissiale et les vêpres du Dimanche. 
Et pourtant elle ne les supprime pas et, si elle y était 
contrainte par la persécution, elle retournerait aux 
catacombes pour les célébrer. Sans doute, comme 
une mère indulgente qui tient compte des circonstan-

\ ces de temps et de lieu dans lesquelles se trouvent 
| ses enfants, elle a réduit le nombre des fêtes et a 
S. consenti à l'établissement de rites diminués, comme 

la messe basse et l'office divin non chanté ou récité 
en prive, mais jamais 

elle ne supprimera sa liturgie 
solennelle qui seule a éminemment le caractère 

S social et catholique, que doit posséder son culte 
officiel. Aussi, en parlant de la sainte messe, le Con-

Ù 1. Motu proprio. 

1 0 6 



fc» L E S S A C R A M E N T A U X . '4 

i . i g cile de Trente nous dit que la solennité dont on 
l'entoure a pour but « de recommander la majesté 
d'un si auguste sacrifice et d'exciter le respect des q 
fidèles à la contemplation des profonds mystères qui 

g y sont renfermés » 11 s'agit donc, tout à la fois, 
O d'une gloire plus grande à donner à Dieu et d'un 

bien plus considérable que nos âmes ont à en retirer. 6j 
« La Liturgie, comme son nom l'indique, écrit le ^ 

g Chanoine Maton, c'est la fonction publique, appelant 
comme telle toutes les pompes du culte extérieur, et 

© supposant la présence de la communauté entière 
autour de l'autel. Sans doute, il serait facile de le 

.5 prouver historiquement par les faits les mieux dé-
montrés, la croyance actuelle de l'Eglise catholique 
sur la légitimité des messes privées fut celle de tous 
les siècles chrétiens dès l'origine. Pratiquement 

5 néanmoins, et dans le cours ordinaire, la pompe des 
> cérémonies, l'enthousiasme des chants, la splendeur 

des fonctions sacrées semblèrent longtemps insépa-
rables de l'oblation du sacrifice 2. Et même si aujour-
d'hui l'Eglise, en présence de l'impulsion qui incline 
les croyants à délaisser toujours de plus en plus les 
pompes extérieures du sacrifice, a jugé à propos 

de 
relâcher sur ce point le lien de son antique discipline, 
ses aspirations n'ont nullement changé, et elle con-
tinue d'accuser hautement ses préférences pour les 
débris conservés des anciens jours. 

Ce n'est pas à travers les mailles de la casuistique 
qu'il faut chercher l'idéal de la piété catholique. Les 
formes du culte divin qui doivent avoir les préféren-

1. Ss. 27, c. V . — 2. Cf. L'Année Liturgique de D. Guéranger : 
Temps après la Pentecôte, t. I, 202 et passim. 

1 0 7 

• 



i 

c h a p i t r e vi. 

ces des âmes, des âmes véritablement pieuses, ce 
sont évidemment celles où les intentions du Seigneur 
dans l'auguste mystère d'amour se trouveront être 
parfaitement comprises et mieux remplies, non celles 
où la piété privée se donne plus largement carrière. 

Or, l'histoire est là pour attester que l'Eglise, 
interprète fidèle et sûre des pensées de son divin 
Epoux, a maintenu sur ce point la discipline des 
premiers âges tant qu'ont duré dans leur éclat la 
ferveur et la foi des nations chrétiennes. Aussi long-
temps qu'elle l'a pu, elle a concentré dans les 
pompes pieuses de la messe solennelle et des offices 
publics les forces vives de ses enfants. '» 

Les cérémonies saintes célébrées dans le décor du 
sanctuaire plongent les sens dans une atmosphère 
qui les impressionne profondément et met en branle 
toutes les puissances de l'âme. L'Eglise n'ignore 
pas, en effet, la part considérable que les réalités 
tangibles et matérielles occupent dans la vie de 
l'homme. L'homme sent d'abord, puis il pense. Des 
choses visibles il monte aux choses invisibles. Aussi 
les actes extérieurs suscitent-

ils en lui des sentiments 
intérieurs qui se traduisent à leur tour en pensées et 
en vouloirs. Pour atteindre l'esprit de l'homme et 
entraîner sa volonté il faut passer par la porte de ses 
sens. C'est pourquoi Jésus a prêché en paraboles et 
institué le saint Sacrifice et les Sacrements sous des 
formes sensibles. 

Et l'Eglise, à son tour, multiplie dans son culte les 
symboles, les formules imagées et les rites où elle 
incarne ses pensées les plus hautes sur Dieu et sur ). La jamille paroissiale, p. 65. 

1 0 8 



l e s s a c r a m e n t a u x . 

les mystères de la religion. « L'expression la plus 
authentique, la plus auguste et surtout la plus popu-
laire de la religion n'est pas dans nos théologies qui 
ne sont point faites pour le peuple, écrit le P. Fon-
taine, S. J., ni même, je l'oserai dire, dans ces 
catéchismes dont les petits enfants apprennent la 
lettre. Pour en comprendre l'esprit il faut trop de 
méditation et de raisonnement. 

« La religion, vue dans sa réalité concrète, doit 
être plus accessible encore. L'homme est chair en 
même temps qu'esprit. Il faut que cette religion lui 
apparaisse sous une forme sensible et palpable, 
qu'elle entre ainsi dans sa vie, pour l'élever peu b 
peu et la surnaturaliser. 

« C'est au moyen de ses fêtes liturgiques que la 
religion chrétienne a opéré cette merveille que nous 
ne remarquons plus parce qu'elle est persévéram-
ment sous nos yeux. ' » 

L'on voit donc l'importance capitale qu'ont les 
cérémonies, les rites, les formules et les objets que 
l'Eglise emploie dans son culte. « Ces rites, dit le 
Catéchisme romain, expriment les effets des sacre-
ments et les rendent comme sensibles aux yeux des 
fidèles qui en comprennent mieux la sainteté. Leur 
foi, leur charité, leurs sentiments surnaturels en sont 
excités davantage; aussi faut-il avoir soin que ces 
cérémonies si touchantes et si instructives ne leur 
soient pas inconnues. 2 » « Si quelqu'un, affirme le 
Concile de Trente, dit que les cérémonies, les orne-
ments et les signes externes dont l'Eglise use sont 

I. Le prône d'après le Concile de Trente, chap. VI. — 2. Pars II. 
n" XVI . 



i c h a p i t r e vi. 

des irritabula impietatis plutôt que des officia pietatis, 
qu'il soit anathème » et il jette de même l'anathème 
sur ceux qui disent que les rites « peuvent être sans 
péché omis à volonté par les ministres » 

« Jésus, dit Mgr Glorieux, avait choisi pour la 
Cène une grande salle, richement ornée. Le génie 
humain suivra cette divine suggestion. Les temples 
ne seront jamais trop beaux pour abriter l'autel et le 
tabernacle. Michel-Ange jettera dans les airs la 
coupole du Panthéon par dessus les arcades de la 
basilique de Maxence. Nos cathédrales gothiques 
dresseront vers le ciel la prière suppliante de leurs 
voûtes courbées dans l'adoration. 

« Jésus, se conformant au rituel de la Synagogue, 
avait chanté avec ses apôtres le grand Hallel d'action 
de grâces, accompagnement liturgique de la man-

ia ducation de l'Agneau Pascal. L'Eglise, à ce point de 
1 vue, imitera avec enthousiasme le divin Maître. o 

g Comme au soir du Jeudi-Saint, le sacrifice eucharis-
tique sera préparé, accompagné, suivi de lectures, de 

iv chants et de prières. On choisira d'abord et avant 
g tout la prière enseignée par le Seigneur lui-même, 

puis les textes inspirés de la Bible. Les Pères de 
l'Eglise, les docteurs et les saints seront admis à 

g mêler leurs voix mystiques à ce concert sacré. Ce 
o divin lyrisme ne se contiendra pas toujours dans les 
© tons ordinaires du langage; il voudra éclater, lui 
g aussi, dans cette expression si naturelle des senti-
g ments humains, qui est la modulation, l'harmonie 
g des sons, la musique, le chant. 

« Ainsi déjà au temps des catacombes, mais sur-
1. Ss. VIII : De sacr. in genere. 

110 



L E S S A C R A M E N T A U X . g i g tout après le premier triomphe social de l'Eglise, <| 

fc autour de la consécration et de la communion, c'est 
^ toute une luxuriante liturgie qui croissait, emprun- <g 
f* tant toutes les langues, adoptant les formes les plus 
g majestueuses, les plus pompeuses, tâchant de se 

hausser à la hauteur du devoir de l'adoration et de ^ 
g l'action de grâces, pour et par l'Eucharistie. ' » 

Tous les gestes et prières qui, dans la célébration A 
de la messe et l'administration des Sacrements, en- g 
tourent les rites essentiels institués par le Christ, 

g sont des actes de l'Eglise qui appartiennent tous, , 
disent les anciens auteurs2 à la catégorie des 
S A C R A M E N T A U X . 

Les rites, les bénédictions, les objets bénits sont 
3 donc des S A C R A M E N T A U X , c'est-à-dire des signes ^ 
U sensibles et des symboles évocateurs d'effets salu- <A 

taires qu'ils produisent dans les âmes. Ils ne remet-
tent pas les péchés, et ne produisent pas par j 

g eux-mêmes la grâce comme les Sacrements, mais ils a 
agissent ex opere operantis Ecclesiœ, « ex sua im- ^ 

g petratione » dit le Canon 1 144, c'est-à-dire en vertu 
f/ du crédit tout puissant que la prière de l'Eglise a 

auprès de Dieu. Aussi ces choses (res) et ces gestes 
(actiones) ont-ils des effets d'ordre surtout spirituel 2 

I. La musique d'Eglise : Congrès de musique sacrée à Tourcoing 6} 
1919, p. 59. — 2. Les définitions les plus multiples ont été données A 

(s des sacrpmentaux. Les anciens, comme Isidore, Alcuin, Amalaire, g) 
Raban, Rupert, Hugues de Saint-Victor, etc... disent qu'à l'exclusion O 

f j de ce qui constitue l'essence du sacrifice et des sacrements, ce sont J: 
£ toutes les observances et toutes les choses saintes que l'Eglise emploie 
£ dans son culte externe. Ils les appelaient « petits sacrements », car 6) 
f . ils coopèrent au salut en excitant à la dévotion. Les auteurs modernes ji 
© excluent des sacramentaux les cérémonies que l'on emploie en confé- Q) 
^ rant les sacrements et réservent ce nom aux actions et aux choses qui. 6) 
S étant employées en dehors des sacrements, leur ressemblent en quel- J: 
(5 que sorte davantage. 

@ 

1 1 1 



i c h a p i t r e vi. 

1 
(( effectus prœsertim spirituales ». Ils éveillent notre bj 
attention, nous excitent au repentir et nous portent 
à l'exercice de toutes les vertus. « En tant qu'ils g 
sont accompagnés d'une certaine détestation des s* 
péchés, écrit saint Thomas, le Confiteor, l'acte de se ^ 
frapper la poitrine et l'oraison dominicale remettent 
les péchés véniels, car dans l'oraison dominicale 
nous disons : Remettez-nous nos dettes. Et en tant a 
qu'ils désignent la révérence que nous avons pour 
Dieu et les choses divines, la bénédiction de l'évêque, » 
l'aspersion de Y 

eau bénite, les onctions, les prières 
dites dans des églises dédiées et autres choses de ce 
genre opèrent aussi la rémission des péchés vé-
niels. ' » L'on comprendra toute 1' 

importance des Sacra-
mentaux si l'on se rappelle que la Messe et les | 
Sacrements ne produisent des fruits de sanctification 
dans nos âmes que dans la mesure de nos bonnes 
dispositions et que ce sont précisément les Sacra- a 
mentaux qui concourent à nous les donner 2. 

Pour que ces Sacramentaux opèrent tous leurs 
effets en nous, il faut que nous en prenions conscien-
ce. Quand nous voyons, par exemple, le nuage 
d'encens qui s'élève de l'autel vers le ciel, en sachant 
qu'il est le symbole de la prière qui monte vers Dieu: g 

g « Dirigatur Domine oratio mea sicut incensum in « 
conspectu tuo », ce sacramental élève notre cœur 

f,) vers Dieu. Si le feu de l'encensoir nous représente 
g l'ardeur de l'amour divin qui doit nous embraser a 

I. III P. q. 87. a. 3. — 2. « Est sacramentale, quasi dispositio ad 
sacramenta » quia « ordinatur directe ad removendum prohibens... 3) 

y omne quod effectum sacramentorum impedire potest » in 4. Dist ^ % 2 Q. I. a. 2. ad 7. 

1 1 2 



l e s s a c r a m e n t a u x . 

» ignem sui amoris accendat Deus in cordibus 
nostris », ce sacramental nous remplira d'amour de 
Dieu. Si le Munda cor meum, récité avant l'Evangile, 

r. nous rappelle le charbon ardent dont un Séraphin 
purifia Isaïe, ce sacramental purifiera notre cœur. 
La lecture de l'Evangile écoutée avec piété est de 
même un sacramental qui efface nos fautes vénielles: 
« Per evangelica dicta deleantur nostra delicta. ' » 

Toute la messe, et spécialement la messe solen-
nelle qui, comme prière de l'Eglise, est le plus grand 
sacramental, se compose de la sorte d'une suite 

de 
sacramentaux2 dont nous ne profitons guère, car 
nous en ignorons la signification. (Voir p. 83 et ss.) 

11 en va de même pour les cérémonies des sacre-
ments. 

Qu'on examine en détail les rites du baptême : le 
prêtre souffle sur l'enfant, il fait différents exorcis-
mes, procède à la cérémonie de l'ephpheta, donne à 
l'enfant du sel, etc... puis, après l'avoir baptisé, il 
l'oint du saint Chrême, lui impose un voile blanc et 
lui remet un cierge allumé. Autant de sacramentaux 

1. Bien que l'Evangile agisse parce qu'il est la parole de Dieu, 
il agit aussi parce que sa lecture est un acte liturgique. C'est sur 
l'ordre du Maître « Enseignez toutes les nations » que l'Eglise le fait. 
Ce n'est pas elle qui a inspiré ces textes, ils ne sont pas d'institution 
ecclésiastique. Pourtant, elle ne se contente pas de les entourer de 
ses rites et de ses cérémonies, mais leur distribution, leur lecture et 
souvent même leur interprétation et mise en valeur par certains rap-
prochements entre les différentes pièces dont se compose une messe, 
etc... sont faites par l'Eglise qui nous les présente dans son culte. 
Dans ce sens les textes de l'Ecriture-Sainte qui se trouvent dans le 
Missel et le Bréviaire font partie de la liturgie (v. de même p. 116 et 
p. 130 et ss.). — 2. Eau bénite, confiteor, encens, bénédiction, Pater, 
évangile, signe de croix, cierge, lumière, pain bénit, huile-sainte. A 
la messe on faisait des exorcismes et l'on bénissait l'agneau pascal, 
les aliments, les fruits nouveaux. La bénédiction des cendres, des 
rameaux, des cierges, etc... se rapportent aussi à la messe. 

1 1 3 



c h a p i t r e ix . i 
g qui sanctifieraient les âmes, s'ils étaient compris. 

Qu'on étudie les cérémonies du sacrement de 
pénitence : le prêtre se revêt du surplis et de l'étole 

f| violette, il est assis et recouvert d'une barrette comme 
g un juge, ayant devant lui un pénitent à genoux qui 
g s'accuse. Et I on comprendra d'avantage la nature 

de ce sacrement et tous ses effets. 
Que l'on pénètre le sens des formules de la béné-

diction des cendres, des cierges, de 1' eau bénite... et 
on verra combien il y a de richesses pour les âmes 
dans la liturgie. 

Qui pourrait douter, par exemple, de l'efficacité 
des prières de l'Eglise lorsque, à la Messe des Ra-
meaux, elle bénit le buis en disant : « Qu'il vous 
plaise de bénir et de sanctifier ces rameaux afin que 
quiconque les recevra ressente les effets de votre 
protection dans son âme et dans son corps. Bénissez 
ces branches afin qu'en quelque lieu qu'elles soient 
gardées ceux qui y habitent reçoivent votre bénédic- | 

g t i o n - » A a 
Qui nierait que le baptême des cloches, par lequel <| 

^ l'Eglise purifie le bronze et l'oint du Saint-Chrême, || 
n'octroie à leur voix sonore une puissance spéciale. 

g Que leurs sons, demande l'Eglise, « écartent les <| 
pièges, éloignent les cyclones, les accidents de la <| 

|j tempête, qu'ils augmentent la dévotion des fidèles, ? 
les rendent plus empressés à rejoindre leur église et g 

g à y participer au culte divin ». 
Pour l'eau, l'Eglise fait cette prière : « Répandez, j| 

Seigneur, la vertu de votre bénédiction sur cet 0 
élément, et faites qu'il reçoive l'effet de votre <| 

g grâce divine pour chasser les démons. » Si l'on con- ^ 

1 1 4 



l e s s a c r a m e n t a u x . 

mines • 

% 

naissait cette vertu de l'eau, comme souvent on , 
l'emploierait pour mettre en fuite les mauvais esprits. 

La liturgie possède toutes sortes de bénédictions 
spéciales, mais, on ne les connaît pas. Il y en a pour 
les malades, pour les enfants, pour les animaux, pour 
le pain, pour le vin. Le Rituel contient encore la 
bénédiction des maisons à la fête de l'Epiphanie, g 
la bénédiction de la gorge avec les cierges de saint 
Biaise, la bénédiction des machines, des aéroplanes, 
des chemins de fer, des véhicules, etc... « Ecoutez A 
nos prières, dit par exemple l'Eglise à la bénédiction 
des voitures, et bénissez ce véhicule et confiez-en la ^ 
garde à vos saints anges afin que tous ceux qui y g 
voyageront soient à l'abri de tout danger. » 

N'est-ce pas aussi par ses cérémonies des Quatre- Q 
Temps que l'Eglise attire les bénédictions du ciel * 
sur les campagnes aux différents stades des opéra-
tions agricoles. C'est ce qu'elle fait aussi aux litanies A 
des Rogations : « Daignez donner et conserver les 
fruits de la terre, ut fructus terres, dare et conservare * 
digneris, te rogamus audi nos. » 

Et c'est ainsi que, par ces exorcismes et ces 
bénédictions de tout ce qui sert au culte de l'Eglise, 
commence cet affranchissement des créatures non ^ 
douées de raison dont saint Paul dit qu'elles sem-
blent espérer « la délivrance de l'asservissement à la Â 
corruption pour participer à la glorieuse liberté des <| 
enfants de Dieu » « 

Terminons ce chapitre par l'article que le Père Le f 
Brun écrivait dans le Rappel, sous le titre Les Vita-

. 2 & 
1. Aux Romains, VIII, 18-23. — 2. Le Rappel de Charleroi, n° du ^ 

% 20 juin 1920. 

1 1 5 



i c h a p i t r e ix . 

« Un joli nom, n est-il pas vrai, et qui sonne clair 
g comme un mot grec. Qu'est-ce? Voici. Jusqu'ici, on 
^ a cru établi qu'il suffisait de donner à l'organisme 
» les éléments nutritifs indispensables et que bientôt 

on trouverait des pastilles où serait condensée la 
|| quintessence nutritive d'un repas. 

« On se trompait, la science vient de le démontrer 
par des expériences. Eyckman, par exemple, écrit le 

^ D' Fafner, « nourrit des poules, pigeons et canards 
P avec du riz brut exclusivement. Tout va bien. On 
£ leur donne ensuite du riz décortiqué; toute cette 

volaille devient malade et l'on guérit la basse-cour 
en lui fournissant avec ce riz décortiqué le son qu'on 

^ lui avait enlevé. Comme ce son n'a guère de pouvoir 
g nutritif, il faut admettre qu'il y a « quelque chose » 
g dans ce son qui est nécessaire à la santé des 
^ animaux... » Eh bien ! ces aides des substances 
g nutritives, ce sont les vitamines. 

<( — L'âme, n'aurait-elle pas aussi ses vitamines? 
« — Mais si ! Je ne sais si vous avez remarqué 

x. combien l'ordre naturel et l'ordre spirituel présentent 
(gj d'analogies. 

a En ce siècle du progrès, on entend encore des 
gens dire qu'il leur suffit du minimum de la messe 
dominicale et de la communion pascale pour que 
leur âme vive. D'autres, plus sages, prônent à bon 
droit la nutrition eucharistique fréquente et quoti-
dienne. Mais, parmi ceux-ci, beaucoup font bon 
marché du reste et décortiquent la communion 

de 
tous ses entourants : prières, lectures, chants et céré-
monies de la Messe — en disant, que tout cela n'est 
pas l'essentiel, que « ce n'est pas le sacrement » ! 

1 1 6 



l e s s a c r a m e n t a u x . 

« D'accord, ce n'est pas strictement essentiel, mais 
c'est nécessaire. Or, voyez-vous quelle analogie il y 
a entre eux et les vitamines « les petits éléments de 
vie »? 

« Des expériences ont été faites entre des âmes 
soumises à l'indispensable nutritif et d'autres qui 
boivent à plein calice les vitamines du culte. Chez 
les premières, la vie religieuse est étriquée; chez les 
autres, c'est la vitalité pleine ! » 

Ayons donc confiance en la prière de l'Eglise et 
recourons davantage aux « Vitamines du culte », 
aux Sacramentaux qui concourent aussi à faire de la 
liturgie la source première et indispensable du 
véritable esprit chrétien. 

1 1 7 



ES heures canoniales que l'Eglise 
fait réciter quotidiennement à ses 
trois cents cinquante mille prêtres 
a aussi la sainte Messe pour centre. 
« Le saint Sacrifice, dit M. le Cha-
noine Callewaert, est le précieux 

joyau serti dans la couronne d'or des heures cano-
niales. 1 » 

« La vigile, dit D. Cabrol, est devenue l'introduc-
tion obligée à la messe; toutes les heures canoniales 
qui procèdent de la vigile ont été rattachées par elle 
à la messe. 2 » « Suivant nous, dit-il encore, tout 
l'office canonial est sorti de la vigile3. Matines (c'est 
l'office de nuit) et Laudes (c'est l'office que l'on dit 
au lever du soleil) ne seraient dans notre hypothèse 
que la vigile détachée du service eucharistique qui a 
subi quelques modifications en conséquence de cette 
séparation. L'office primitif de Matines et de Laudes 
se compose en effet des mêmes éléments que la 
Vigile: psalmodie,lecture de l'Ancien et du Nouveau 

|> Testament, des épîtres, l'évangile, l'oraison et d'au-
I. Journées liturgiques de Roulers. — 2. P. 261, op. cit. — 

© 3. C'est-à-dire la réunion que les chrétiens faisaient la nuit qui 
W précédait les jours de grande fête, p. ex. la vigile de Pâques, de la 
^ Pentecôte etc. 

118 



l ' o f f i c e d i v i n . i 

très cérémonies comme la confession des péchés. » 
Ce sont les mêmes éléments que ceux de l'Avant-

Messe ou Messe des Catéchumènes. « Les autres 
offices du jour et de la nuit sont nés de Matines (donc 
de l'Avant-Messe et ont été visiblement calqués sur 
le même modèle : des psaumes avec antiennes, une 
leçon (capitule), un répons, un verset, une oraison ou 
même, comme Laudes et Vêpres, un cantique 
d'évangile comme finale. Tout l'Office divin gravite 
donc dans ce système, autour de la Vigile, ou si l'on 
veut, de la messe, et le caractère des heures canonia-
les est d'en être comme les satelliles. Le véritable 
esprit de la liturgie est donc de maintenir toujours 
les heures canoniales en étroite union avec la 
messe. ' » 

Après Matines et Laudes on récite dans les monas-
tères Prime à la 1r heure romaine, soit entre 6 et 
7 heures, Tierce à la 3° heure romaine, soit vers 
9 heures, Sexte à la 6P heure romaine, soit vers midi, 
None à la 9e heure romaine, soit vers 3 heures. 
Vêpres, à l'apparition de l'étoile Vesper et Complies, 
pour que toutes choses soient accomplies au tomber 
de la nuit 2. 

La messe conventuelle ou grand'messe est célé-
brée après Tierce, Sexte ou None selon qu'il fallait 
autrefois, d'après les différents temps liturgiques, 
jeûner jusqu'à l'une de ces Heures. De sorte que les 
Heures qui précèdent la messe, normalement quatre: 
Matines, Laudes, Prime et Tierce préparent le 
prêtre à la messe et celles qui suivent : Sexte, None, 

I. ld., p. 84. — 2. Voir Cours de liturgie, p. 11, dans le Bulletin 
Paroissial liturgique, 1922 (Abbaye de Saint-André par Lophem). 

119 



i c h a p i t r e ix. 

Vêpres et Complies, en sont comme le prolongement 
au cours de toute la journée. 

Cet Office divin constitue donc un puissant moyen 
de sanctification. On le commence toujours par la 
sublime prière que le Maître enseigna à ses Apôtres: 
« Lorsque vous prierez vous direz : Notre Père... » 
Le Pater, dont la puissance est très grande auprès de 
Dieu, car il y reconnaît la prière de son Fils, a aussi 
une vertu toute spéciale lorsqu'il est récité officiel-
lement par la hiérarchie sacrée. C'est l'Epoux et 
l'Epouse qui s'adressent à la fois à leur Père du ciel 
et qui le font à chaque heure de l'Office et aussi à la 
sainte Messe avant la sainte Communion. A la 
grand'messe on le chante solennellement. 

L 'Ave Maria se dit aussi à chaque heure canoniale. 
Cette prière, composée de la salutation de l 'Ange à 
Marie et des paroles de sainte Elisabeth à la sainte 
Vierge, est particulièrement efficace aussi dans la 
bouche de l'Eglise. 

L'Office contient des Credos et des Symboles : 
(( L'esprit y apprend beaucoup en peu de mots, dit 
saint Augustin. On y trouve comme une vertu 
sacramentelle qui nourrit l'âme des croyants. Ils 
offrent à tous les aliments solides de la foi, de l'espé-
rance et de la charité. ' » 

Il y a aussi des Hymnes comme le Te-Deum et 
toutes celles des Heures canoniales où les poëtes 
sacrés expriment en termes enflammés leurs accents 
de louange, de prière et d'amour. 

Il y a des Antiennes, des Versets et des Répons 
qui sont comme autant d'oraisons jaculatoires. Grâce 

| I. Serm. 109 et 131. 

120 



§ l ' o f f i c e d i v i n . 

© à leur brièveté on peut les jetter comme des traits 
\ rapides vers le ciel sans que les distractions n'aient 

le temps de s'y mêler. « Brevissima et raptim quo-
X dammodo jaculata » dit l'évêque d'Hippone. 

Il y a encore les Légendes des Saints dont les 
y exemples édifient l'âme, éclairent l'esprit et entraî-

nent la volonté vers le bien. 
Les Psaumes constituent une des parties princi-

pales de l'Office divin. On les retrouve aussi à 
& l'Avant-Messe. Jésus souvent récita des Psaumes. 

Il les disait avec les Juifs dans la Synagogue, soit 
dans sa maison de Nazareth, soit à la Synagogue les 

1 jours de Sabbat. A la dernière Cène il chanta les 
Psaumes du Hallel et ses dernières paroles sur la 

g Croix : « Mon Dieu, pourquoi m'avez vous aban-
donné... Mon Père, je remets mon âme entre vos 
mains » provenaient du psautier. 

L'Eglise ne fait donc qu'imiter le divin Maître 
lorsqu'elle récite les Psaumes. « Le Psaume, dit 
saint Ephrem, est la voix de l'Eglise elle-même, c'est 
un colloque de la terre avec le ciel, une prière de 
suave parfum. Les Psaumes sont un présent des 
cieux. 1 » Le chrétien, ajoute saint Athanase, « y 
apprend à gémir sur ses fautes, à implorer le secours 
de Dieu, à lui témoigner sa reconnaissance et à 
chanter ses louanges » 2. « Les Psaumes, affirme 
saint Ambroise, conviennent à tous et sont doux à 
tous les âges. La doctrine y est mêlée à la grâce du 
langage, on les chante pour se réjouir, on les étudie 
pour s'instruire. » 

« Le Psaume est une suave nourriture au cœur 
I. Tome I, Opéra. — 2. Opusc. in Ps. 

1 2 1 



i c h a p i t r e ix. 

du chrétien », dit saint Bernard'. Saint Basile déclare §j 
« qu'on y trouve une théologie complète » et saint % 
Augustin « tous les fondements de la foi, de l'espé-
rance et de la charité ». « Nous trouvons en lui seul, | 
écrit Bossuet en parlant du Psautier, tous les avan-
tages épars dans la sainte Ecriture pour la perfection ^ 
de l'homme et les bonnes œuvres de la vie, ce qui 
lui donne une singulière et magnifique puissance ^ 
pour élever le cœur de l'homme vers Dieu. » « Un 
seul Psaume bien récité, complète saint Alphonse, ^ 
met en mouvement toutes les puissances de l'âme et 
fait produire cent actes de vertu. Une Heure dite 2 
avec dévotion suppose au fond du cœur mille bons 
désirs, mille affections pieuses. 2 » 

« C'est avec ses Psaumes, dit Lacordaire, que prie 
l'Eglise universelle, et elle trouve dans cette prière, 
outre la tendresse du cœur et la magnificence de la 
poésie, les enseignements de la foi. 3 » 

Dans l'Office il y a de nombreuses Oraisons et 
spécialement la Collecte. On la retrouve à Matines, 
à Laudes, à Tierce, à Sexte, à None et à Vêpres. 
« Tout cela nous montre quelle importance la sainte 
Eglise attache à la récitation de cette prière qui donne 
comme la note du jour. 4 » La Collecte est une des 
formes anciennes de la prière. Elle fut empruntée 
par la primitive Eglise à la Synagogue. Quand l 'Of-
fice est dit en public c'est seul celui qui le préside 
qui l'adresse à Dieu. C'est une prière communau-
taire à laquelle tous répondent : Amen, qu'il en soit 

1. In Cant. serm. 7. — 2. Les Psaumes à l'usage de ceux qui sont 
obligés au saint Office. — 3. Mélanges du culte de J.-C. dans les 
Ecritures. — 4. DOM GuÉRANCER : Explication des prières et des 
cérémonies 

1 2 2 



l ' o f f i c e d i v i n . % 

I I 
g ainsi. C'est donc une prière liturgique dans toute ^ 
b l'acception du mot. 

Où trouver aussi des oraisons plus essentiellement © 
doctrinales que celles de l'Eglise. Qu'on nous per- A 

| mette de citer à ce sujet un exemple caractéristique © 
g donné par D. Lambert Beauduin : « La seule oraison ^ 
g de la solennité de l'Immaculée Conception, par ^ 
g exemple, que tous, pape, évêques, prêtres, diacres, ^ 
g sous-diacres du monde entier récitent une cinquan- <| 
g taine de fois (à l'occasion de sa fête et de son octave) v̂  
g contient toute la moëlle du dogme mariai : I 0 c'est ^ 
g l'œuvre du Père céleste : Deus qui prœparasti habi- ^ 
g taculum (cause efficiente); 2° elle est accomplie en 
g vue de l'Incarnation : Dignum Filii tui habitaculum 
g (cause finale); 3° elle est le fruit des mérites de 
g Jésus-Christ : ex morte ejusdem Filii tui prœcisa 
g (cause méritoire); 4° elle consiste dans l'innocence 
o originelle : Per immaculatam Conceptionem, eam 

ab omni labe prœservasti (cause formelle); 5° la 
g grâce demandée pour tous les membres de la sainte 
g Eglise : une pureté de l'âme semblable (nos quoque 

mundos) qui fasse de nous : dignum habitaculum 
Filii tui. Et toute l'Eglise s'adresse au Père par le 
Fils dans l'unité du Saint-Esprit, et Marie immaculée 
intercède pour nous. 1 » 

La Collecte est un puissant sacramental que les 
personnes pieuses devraient aimer de réciter souvent 
au cours de la journée. 

« Le bréviaire, le missel, le rituel, le pontifical 
contiennent des séries d'oraisons où l'on ne sait s'il 
faut admirer davantage la sublimité du langage, ou 

I. Questions liturgiques, n° 2, 1913. 

1 2 3 



| c h a p i t r e xi. 

l'onction pénétrante et la profondeur théologique. 
Nous connaissons à peine ces sources d'eau vive. 1 » 

L'office divin renferme de nombreux passages des 
saints Pères. Qu'on lise aux Matines, dit saint Benoît, 
« l'exposition que les Docteurs orthodoxes les plus 
réputés et les Pères Catholiques ont faite des livres 
d'autorité divine tant de l'Ancien que du Nouveau 
Testament » 2 On peut donc dire du bréviaire ce 
que ce Saint dit en terminant sa sainte Règle : « Pour 
celui qui tend à la perfection, il y a la doctrine des 
saints Pères dont l'observation conduit aux sommets 
de la sainteté. Parmi les livres des saints Pères 
Catholiques en est-il un seul qui ne nous indique la 
route à suivre pour arriver en droite ligne à notre 
Créateur? Et les Conférences des Pères et leurs écrits 
et leur vie, que sont-ils, sinon des instruments de 
vertu pour ceux qui veulent bien vivre. 3 » L'âme, 
par la récitation de l'office, est donc en contact cons-
tant avec toute la Tradition. 

Le Bréviaire enfin renferme surtout des lectures 
tirées de nos Livres-Saints. Ils y sont à peu près tous 
cités. Aussi est-ce l'Esprit de Dieu lui-même qui nous 
parle dans l'Office divin. Et nous pouvons lui appli-
quer cette autre parole de saint Benoît : « Quelle est 
la page ou la parole d'autorité divine de l'Ancien et 
du Nouveau Testament qui ne soit la norme la plus 
sûre de la vie humaine. 4 » 

Les plus belles pages de ces livres inspirés sont 
celles de VEvangile. Toute la doctrine de Jésus nous 
y est rappelée au cours de l'année.Toutes les Matines 

I. DOM CABROL, Le livre de la prière antique. — 2. Sainte Règle, 
O ch. IX. — 3. ld., ch. LXXIII. — 4. Id„ ibid. 

124 



l ' o f f i c e d i v i n . 

i -se rapportent en quelque sorte à 1 Evangile qu on lit, 
en partie dans l'office romain et en entier dans ^ 
l'office monastique, à la fin de cette office. Il en va % 
de même de l'Avant-Messe — qui ne fait qu'un, 
nous l'avons vu, avec Matines. ^ 

« Chaque matin, dit D. Eugène Vandeur, à l'heure § 
du saint Sacrifice de la messe, la parole évangélique |) 
retentit... L'idée que l'Introït ébauchait à peine, que 
la Collecte énonçait en synthèse, que l'Epître expo-
sait, /'Evangile l'éclairé, la fait resplendir et l'im-
prime d'un trait bien marqué dans l'âme des fidèles. 
Au bout d'une année, c'est énorme ce que l'on peut 
apprendre ainsi, et à si peu de frais, de l'Evangile de 
Jésus-Christ. 1 » 

L'Eglise a fait, d'une façon générale, dans le bré-
viaire et le missel, de tels emprunts aux quatre 
évangélistes que, l'on peut dire qu'on en lit les 
parties essentielles au cours de r annee. 

Les évangiles de saint Matthieu, saint Marc et 
saint Luc, appelés synoptiques parce qu'ils relatent, 
souvent avec les mêmes termes, les mêmes discours 
et les mêmes faits de la vie de Jésus, sont très souvent 
employés. 

Sur les vingt-huit chapitres dont l'Evangile de 
saint Matthieu est composé, un seulement n'est pas 
cité, à savoir le troisième. 

Sur les seize chapitres de l'Evangile de saint Marc, 
huit seulement sont cités, car son Evangile est le plus 
court et le plus condensé. Par une sorte de compen-
sation, c'est à lui qu'on emprunte, le jour de Pâques, 

1. Revue liturgique et bénediciine, 4e a., n° 1. 

125 



c h a p i t r e x . | 
g 
^ le récit de la résurrection et, plus tard, celui de 
g l'ascension du Seigneur. 

C'est saint Luc qui, relativement, est le plus sou- -
vent cité. Sur les vingt-quatre chapitres de son Evan- 1 

gile, le vingtième seul n'est pas cité. 
De tous les 

synoptiques, c'est celui qui est considéré comme le ^ 
plus riche en matériaux historiques. Disciple de 
saint Paul, il reproduit la doctrine de son maître avec 
une telle fidélité que les Pères de l'Eglise appellent 
le troisième Evangile « l'Evangile de saint Paul ». 
Il eut en outre à sa disposition divers documents ® 
écrits et oraux qui lui permirent de fournir de nom- ^ 
breux passages qu'il est seul à raconter. Il donne, 
par exemple, de précieux détails sur l'enfance de 
Jésus. 

Mais, comme le Christ lui-même, l'Eglise a une 
prédilection toute spéciale pour saint Jean dont elle 
cite des passages de tous les chapitres, qui sont au 
nombre de vingt-et-un. Cet apôtre s'attache, en effet, 
plus spécialement à prouver la divinité du Christ. Et 
c'est ce qui explique pourquoi sur les ambons, d'où 
l'on commentait l'évangile et sur lesquels on sculp-
tait parfois les quatre animaux, symboles des évan-
gélistes, l'aigle — qui figure saint Jean parce qu'il 
plane plus haut que les autres — finit par prédomi-
ner comme nous le voyons encore pour les lutrins. 
Que la vue de cet aigle soit pour nous une affirmation 
de la divinité de Jésus. 

Nous donnons une nomenclature des dix premiers 
chapitres de l'évangéliste saint Jean, afin que l'on 
puisse juger par cet exemple de l'emploi qu'en fait 
la liturgie. 

1 2 6 



| l ' o f f i c e d i v i n . 

EVANGILE SELON SAINT JEAN. 

CHAP. VERSETS FÊTE LITURC1QUE DATE 

I. 1-14 Nativité du Seigneur (messe du jour). 25 Déc. 
19-28 3e Dimanche de l'Avent. — Déc. 
29-34 Octave de l'Epiphanie. 13 Janv. 
35-51 Vigile de saint André. 29 Nov. 

II. 1-11 2e Dimanche après l'Epiphanie. 
Lundi de la 4e semaine de Carême. 

III. 1-15 L'Invention de la sainte Croix. 3 Mai 
16-21 Lundi de la Pentecôte. 

IV. 5-42 Vendredi de la 3'' semaine de Carême. 
46-53 20e Dimanche après la Pentecôte. 

Saints Nérée et Achillée. 12 Mai 
V . 1-15 Vendredi de la ïre semaine de carême. 

25-29 Commémoration de tous les Défunts. 2 Nov. 
VI. 1-15 4'' Dimanche de Carême. 

44-52 Mercredi des Q.-T. de Pentecôte. 
56-59 Solennité du Corps du Christ. 

VII. 1-13 Mardi de la Passion. 
14-31 Mardi de la 4e semaine de Carême. 
32-39 Lundi de la Passion. 

VIII. 1-11 Samedi de la 3e semaine de Carême. 
12-20 Samedi de la semaine de Carême. 
21-29 Lundi de la 2e semaine de Carême. 
46-59 Dimanche de la Passion. 

IX. 1-38 Mercredi de la 4t- semaine de Carême. 
X . 1-10 Mardi de la Pentecôte. 

11-16 2e Dimanche après Pâques. 
S. Thomas de Cantorbéry. 29 Déc. 
S. Josaphat. 14 Nov. 

23-38 Mercredi de la Passion. 

Comme on le remarquera, l'Eglise cite en général 
le commencement de chaque chapitre, puis fait une 
autre citation qui se rattache le plus souvent et de 
très près à la précédente. 

Voici par exemple, la nomenclature des évangiles 
lus au Temps Pascal. On constatera que l'on recourt 
aux quatre évangélistes indistinctement. 

127 



| c h a p i t r e xi. 

T E M P S PASCAL. 

FÊTE LITURGIQUE ÉVANCÉLISTES CHAP. VERSETS 

Dimanche de la Résurrection. Marc X V I , 1-7 
Lundi de Pâques Luc X X I V , 13-35 
Mardi — Luc X X I V . 36-47 
Mercredi — Jean X X I , 1-14 
Jeudi — Jean X X , 11-18 
Vendredi — Matthieu XXVIII , 16-20 
Samedi in Albis Jean X X , 1-9 
Dimanche in Albis Jean X X . 19-31 
2e Dimanche après Pâques Jean X , 11-16 
Solennité de saint Joseph Luc i II. 21-23 
3e Dimanche après Pâques 1 Jean X V I , 16-22 
4e — _ Jean X V I , 5-14 
5e — — Jean X V I , 23-35 
Jour des Rogations Luc XI. 5-13 
Vigile de l'Ascension Jean XVII , 1-11 
Ascension Marc X V I , 14-20 
Dimanche dans l'Octave de l'Asc. Jean X V , 26-27 
Vigile de la Pentecôte Jean X V . 15-21 
Dimanche de la Pentecôte Jean X V . 23-31 
Lundi — — Jean III. 16-21 
Mardi — — Jean X , 1-10 
Mercredi des Q.-T. Jean VI. 44-52 
Jeudi de Pentecôte Luc IX. 1-6 
Vendredi des Q.-T. Luc V , 17-26 
Samedi des Q.-T. Luc IV, 38-44 

Ainsi, ce que l'Evangile contient de plus impor-
tant se retrouve dans les textes liturgiques et l'Office 
divin, qui contient toutes ces richesses, est une source 
première de vie chrétienne. 

Que tous les fidèles aillent donc s'abreuver à cette 
source, qu'ils aiment les textes de la sainte Messe, 
qu'ils fassent pour leurs dévotions privées de larges 
emprunts à l'office divin; que leurs prières du matin 
et du soir se rapprochent le plus possible des Heures 

1 2 8 



l ' o f f i c e d i v i n . % 

S 
de Prime et de Complies qui sont précisément les | 
prières du matin et du soir de l'Eglise. Que tous 
assistent aux Vêpres le Dimanche ou, s'ils ne le | 
peuvent, qu'ils choisissent de préférence un salut où Si 
l'on chante l'office de Complies, car Dieu aime à Ĵ 
entendre et à exaucer la voix de son Epouse « non 
frustra cravit Ecclesia » dit saint Augustin 1. )§ 

« Prime, m'écrivait un prêtre en lisant la première | 
édition de Liturgia, est pour les laïques la plus belle 
prière du matin et Complies la prière du soir par 
excellence. Laudes ne pourraient-elles pas servir 
d'action de grâces pour les fidèles après la Com-
munion et Vêpres ne donneraient-elles pas les idées, 
les sentiments, les aspirations, les élévations etc... 
pour la visite du T.-S. Sacrement ? Adopter, avec de 
courtes explications, les petites Heures aux différents 
exercices de piété de la journée, que cela serait utile 
aux âmes ! » 

Souhaitons au moins que l'on assiste le Dimanche 
non seulement à la Messe, mais aussi à \'Office 
divin. Ce sera le meilleur moyen de sanctifier ce jour 
du Seigneur dont Bossuet écrit : « C'est ici le jour 
que le Seigneur a fait : Réjouissons-nous et tressail-
lons d'aise en ce jour. C'est le jour de la Trinité 
adorable : le Père y paraît par la création de la 
lumière, le Fils par sa résurrection et le Saint-Esprit 
par sa descente sur les Apôtres. O saint jour, ô jour 
heureux, puisses-tu être toujours le vrai Dimanche, 
le vrai jour du Seigneur par notre fidèle observance 
comme tu l'es par sainteté de ton institution. 2 » 

I. Sermon 2214. — 2. Elevât. III, 7: Sur le Dimanche. 

1 2 9 



s» I 
I 
0 

6 

| 
I u 

b 
I 
i 
i 
i 
t % 
% 
§ % 
G 

CHAPITRE X . L OFFICE DIVIN. 

<( En ce premier jour, chante 1 Eglise dans l 'Hym-
ne des Matines, la bienheureuse Trinité créa le mon-
de et le Créateur, en ressuscitant, nous délivra de la 
mort en la vainquant. » « Nous faisons nos réunions 
en ce jour du soleil parce que ce jour là, le Sauveur 
ressuscita » dit saint Justin. Aussi le Dimanche est-il 
au cours de l'année comme un écho du jour de 
Pâques : Hœc est dies quam fecit Dominus. En ce 
jour, comme au Temps pascal, l'Eglise supprime le 
jeûne; elle chante à Prime le psaume pascal : Con-
fitemini et ne s'agenouille pas pendant l'Antienne 
finale à la sainte Vierge. 

Le Dimanche participons donc le plus possible, 
non seulement le matin, mais l'après-midi ou le soir, 
à la prière liturgique qui donne à Dieu tant de gloire 
et obtient pour les hommes tant de grâces. Assistons 
aux Vêpres ou aux Complies et soyons bien persua-
dés qu'en le faisant nous glorifions davantage Dieu 
en puisant à cette source première et indispensable 
du véritable esprit chrétien qu'est l'Office divin. 

3 

cite ^©©ÊNâô ASCâfi ASG 

130 



s©©®®©©®©©©®®©©®®®©®®©©®®©©®®©®®©©®"®®©©©©®®®^ 

ÉSUS en instituant L'Eucharistie avait 
dit : (( Faites ceci en mémoire de 
moi. » Et l'Eglise en redisant ces 
paroles à la messe ajoute immédia-
tement : « Unde et memores, nous 
souvenant donc Seigneur de la 

bienheureuse passion de votre Fils, de sa résurrection 
des enfers et aussi de sa glorieuse ascension dans les 

|j cieux nous offrons etc... » Dans la prière Suscipe, un 
peu auparavant, le prêtre avait dit : « Recevez, ô 
Trinité Sainte, cette offrande que nous vous présen-
tons en mémoire de la passion, de la résurrection et 

£ de l'ascension de Notre Seigneur. » Dans les Gaules 
cette prière était plus explicite encore : « Recevez 
cette hostie que nous vous présentons, prêtres et 
fidèles, en mémoire de 1' incarnation, de la naissance, 

@ de la passion, de la résurrection, de l'ascension de 
Jésus-Christ et de Vavènement de l'Esprit-Saint. » 
Et la messe grecque y ajoute même cette formule 
« en mémoire du second et glorieux avènement du 

^ Sauveur ». 
L'Eglise considère donc la messe comme un mé-

morial, non seulement de la mort de Jésus, mais 
j| aussi de tous les mystères de sa vie. Complétant ce 

131 



i c h a p i t r e ix. 

que nous avons dit plus haut on peut dire que le j 
Gloria in excelsis rappelle la naissance du Christ, ^ 
l'Evangile sa vie publique, 1 Hosannah son entrée 
triomphale à Jérusalem, la Consécration la Pâque de 
Jésus, c'est-à-dire son passage de ce monde à son 
Père.Sa mort est le point de départ de ce « passage », 
et sa résurrection en est le terme, aussi les Grecs 
appellent-ils la fête de Pâques du double nom 

de 
Pâques de Jésus crucifié et de Jésus ressuscité. La 
prière Supplices, qui vient ensuite, parle d'une cer-
taine façon de l'Ascension car elle demande que la 
victime de l'autel soit portée sur l'autel du ciel, par 
où s'affirme l'identité qu'il y a entre Jésus au saint 
Sacrement et Jésus le Pontife qui, avec la coupe de 
son propre Sang, a pénétré quarante jours après sa 
résurrection dans le vrai Saint des Saints, le ciel 2. 
Saint Jean dans son apocalypse le vit devant le trône 
de Dieu sous la forme d'un agneau « comme im-
molé » et debout sur un autel d'or. 

Mais si Ordinaire de la messe rappelle d'une 
façon générale toutes les mystères de la vie du 
Sauveur, le Propre de la messe rappelle chacun d'eux 
en particulier au jour qui est destiné à en marquer 
l'anniversaire. « La Pâque, dit Dom Cabrol, se célé-
brait toutes les fois qu'on offrait le sacrifice eucharis-
tique, mais il était naturel qu'au jour anniversaire la 
fête fût plus solennelle. 3 n Jésus étant mort et res-

1. Voir chap. II. — 2. Nous ne pensons pas qu'il y ait avan-
tage pour la vraie piété à rechercher d'une façon arbitraire la repré-
sentation de toute la vie de Jésus dans la messe et de penser, par 
exemple, à Jésus envoyé d'Hérode à Pilate quand le prêtre passe du 
côté de l'Epître à celui de l'Evangile, à Pilate se lavant les mains 
lorsque le Prêtre lave les siennes au Lavabo etc...— 3. ld., ibid. p. 236. 

1 3 2 



L E C Y C L E DU CHRIST, 

suscité lors de la Pâque juive et la célébration des 
saints mystères devant remplacer le rite mosaïque de « 
la manducation de l'agneau qui n'en était que la 
figure, l'Eglise conserva pour la fête de Pâques la 
date traditionnelle ' en la reportant toutefois au Di-
manche suivant. La messe ce jour-là rappelait spé-
cialement la Résurrection, elle devint le pivot de 
tout le calendrier chrétien. C'est la solennité des 
solennités. Au IVe siècle, dit la pèlerine Sylvia, à ® 
l'anniversaire du jour où Jésus entra triomphalement 
dans Jérusalem, les chrétiens de cette ville se ren-
daient à l'endroit par où passa le Sauveur. On y lisait jj 
le passage des évangiles qui raconte ce fait. Puis 
l'évêque, monté sur un âne, allait du sommet de la 
montagne des Oliviers à l'église de la Résurrection, 
entouré de la foule qui portait des rameaux en chan- ' 
tant l'Hosannah. Arrivé dans ce sanctuaire le pontife 
célébrait le saint Sacrifice. 

L'on faisait de même pour la fête de l'Ascension 
au jour qui en marquait l'anniversaire en lisant le ' 
récit évangélique de ce mystère à l'endroit même où 
lésus monta au ciel. 

Bientôt on se mit aussi à célébrer au cours de 
l'année les PRINCIPAUX ANNIVERSAIRES de la vie du 
Christ auxquels on adapta les textes de la messe et 
de l'office et l'on assista, du IVe siècle au IXe, à un 
travail des plus féconds de vraie création liturgique. § 

I. Les Juifs célébraient la Pâque le jour de la pleine lune du A 
premier mois, c'est-à-dire le jour de la pleine lune qui coïncidait avec 
l'équinoxe du printemps ou qui le suivait. Cela revient pratiquement 
pour nous à fixer cette fête au Dimanche qui suit la pleine lune tom- A 
bant après le 20 mars. Ni la date de l'équinoxe qui est supposée être ® 
toujours le 21 mars, ni le moment de la pleine lune ne concordent A 
pleinement avec les calculs astronomiques. A 

133 



i c h a p i t r e ix. 

Pour nous en rendre compte, jetons un coup d'œil 
sur les Collecte s : 
Noël : « O Dieu qui avez fait briller C E T T E NUIT très 

sainte des splendeurs de la vraie lumière. » 
Epiphanie : « O Dieu qui avez AUJOURD'HUI par une 

étoile manifesté votre Fils unique aux Gentils. » 
Présentation: « Dieu tout puissant, votre Fils unique 

a été AUJOURD'HUI présenté dans le Temple. » 
Pâques : « O Dieu qui EN CE JOUR nous avez de 

nouveau par votre Fils, vainqueur de la mort, 
ouvert l'entrée de l'éternité. » 

Ascension : « Nous croyons que votre 
Fils unique 

est monté AUJOURD'HUI au ciel. » 
Pentecôte : « O Dieu qui, EN CE JOUR, avez instruit 

les coeurs des fidèles par l'illumination du Saint-
Esprit. » 
Les Préfaces sont aussi caractérisées par la même 

préoccupation. Préface de Noël : « Par le mystère de 
l'Incarnation du Verbe un nouveau rayon de la 
splendeur divine est venu luire aux yeux de notre 
âme. » Préface du temps de la Passion : a Dieu a 
attaché au bois de la croix le salut du genre humain 
afin que la vie nous fût rendue au moyen de ce qui 
nous avait donné la mort et que lui qui avait triom-
phé par le bois fût par le bois vaincu à son tour par 
Jésus-Christ Notre-Seigneur. » Préface de Pâques : § 
« Le Christ notre Pâque a été immolé, car il est le 
véritable Agneau qui a ôté les péchés du monde; j| 
qui a détruit notre mort par la sienne et nous a rendu 
la vie en ressuscitant lui-même. » Préface de ^ 
l'ascension : « Jésus-Christ, après sa résurrection. 

1 3 4 



1 l e c y c l e d u c h r i s t . 

apparut à ses disciples rassemblés et à leurs yeux 
s'éleva au ciel afin de nous rendre participants de 
sa divinité. » Et le Communicantes qui suit dit : 

fz (( Notre-Seigneur Jésus-Christ votre Fils unique a 
daigné en ce jour introduire dans les cieux et placer 
à votre droite notre chair fragile unie à sa divinité. » 
Préface de la Pentecôte : « Ce Jésus étant monté au-
delà de tous les cieux et s étant assis à la droite du 
Père répand en ce jour sur les enfants de l'adoption 
VEsprit-Saint qu'il avait promis. » 

C'est spécialement la lecture de Y Evangile, nous 
venons de le voir, qui nous fait revivre dans leur 
ordre historique les différents mystères de la vie du 
Christ. Qu'il suffise pour nous en convaincre d'ouvrir 
le missel en commençant à la première page. 

% % 

% 

FÊTE LITURGIQUE 

Dec. 2e, 3e et 4e Dim. de l'Avent 
(s. Matth., s. Jean, s. Luc). 

Mercredi des Q.T. (s. Luc) 
Vendredi des Q.T. (s. Luc) 
Vigile de Noël (s. Matthieu) 
Noël (s. Luc) 

Janv. Circoncision (s. Luc) 
Saint Nom de Jésus (s. Luc) 
Epiphanie (s. Matthieu) 
Vigile de l'Epiph. (s. Matth.) 
Dim. dans l'Octave (s. Luc) 
Octave de l'Epiph. (s. Jean) 
2e Dim. apr. Epiph. (s. Jean) 

Mars 1er Dim. du Car. (s. Matth.) 
Evangiles du Car. (4 évangél.) 

Avril Dim. des Rameaux (s. Matth.) 
Jeudi-Saint (s. Jean) 
Vendredi-Saint (s. Jean) 
Samedi-Saint (s. Matthieu) 
Dim. de Pâques (s. Marc) 
Sem. de Pâques (3 évangél.) 
Quasimodo (s. Jean) 

SUJET TRAITÉ 

S. Jean-Baptiste annonce le 
[Christ. 

L'Annonciation à Marie. 
La Visitation. 
L'Annonciation à Joseph. 
La Naissance de Jésus. 
Circoncision du Sauveur. 
On l'appelle Jésus. 
Adoration des Mages. 
La fuite en Egypte. 
Jésus retrouvé dans le Temple 
Baptême de Jésus. 
Miracle de Cana. 
Jeûne de Jésus au désert. 
Vie publique de Jésus. 
Entrée triomphale de Jésus. 
Le lavem' des pieds à la Cène 
Récit de la Passion. 
Les ss. Femmes au Tombeau 
L'ange annonce la résurrection 
Diverses apparitions de Jésus. 
Apparition à s. Thomas. 

135 



c h a p i t r e xiii. 

§ MOIS FÊTE LITURGIQUE SUJET TRAITÉ 

Mai Ascension (s. Marc) Jésus monte au ciel. 
Juin Pentecôte (s. Jean) L'Esprit-Saint promis p. Jésus. 

23e Dim. apr. Pentec.(4 évang.) Il fait comprendre ce qu'a prê-
[ché Jésus. 

Nov. 24e Dim. apr. Pentec.(s. Matth.) Le souverain Juge apparaît. 

« La façon dont les livres sacrés sont mis en 
œuvre dans le culte, écrit Dom Festugière, accroît 
singulièrement le relief de la personne de Jésus et 

b donne à la liturgie une unité organique bien supé- ^ 
rieure à l'unité de vague coordination que possède 
la compilation biblique. 1 » 

Mais, c'est surtout par les rapports intimes que 
l'Eglise établit entre la lecture de Y Evangile et la 
présence réelle du Christ dans Y Eucharistie que ® 
l'évocation de la personne de Jésus se réalise dans ^ 
la liturgie. 

Ecoutons Bossuet : « La Sagesse éternelle qui est | 
© engendrée dans le sein du Père s'est rendue sensible Q 

en deux sortes. Elle s'est rendue sensible en la chair 2 
qu'elle a prise au sein de Marie; et elle se rend encore Q 

| sensible par les Ecritures divines et par la parole de f 
l'Evangile; tellement que nous pouvons dire que f 

S cette parole et ces Ecritures sont comme un second ^ 
corps qu'il prend, pour paraître encore à nos yeux, f 

^ C'est là en effet que nous le voyons : Ce Jésus qui a | 
© conversé avec les apôtres, vit encore pour nous dans 

son Evangile ; et il répand encore pour notre salut la | 
parole de la vie éternelle. 2 » 

Saint Augustin avait déjà dit avant lui: « Ecoutons | 
le saint Evangile, comme si le Seigneur lui-même 

I. ld., ibid. — 2. LEBARQ, II, p. 301, Panég. de s. Paul 

136 



5 

1 l e c y c l e d u c h r i s t . 

nous parlait. Les précieuses paroles qui sont sorties 
de sa bouche sont écrites, conservées et récitées par 
nous. Le Seigneur est au ciel, mais il est de même ® 
ici, comme vérité. Ecoutons le Seigneur. 1 » 

Les paroles du Christ sont l'expression directe et ® 
A sensible des pensées de Dieu. « Les choses que je 

S dis, a déclaré Jésus, je le dis comme mon Père me 
les a dites. » Et comme les saintes Espèces qui sont 
l'objet de notre adoration parce qu'elles contiennent 
la Divinité, la doctrine de Jésus exige de notre part 

g foi et respect, parce qu'elle est, en une certaine façon, 
p une parcelle de la vérité éternelle. « Celui qui reçoit 

négligemment la sainte parole n'est pas moins 
« coupable que celui qui laisse tomber à terre le Corps 

du Fils de Dieu » écrit saint Césaire. Ce que saint 
Paul dit de l'Eucharistie : « Celui qui mange le 
corps du Seigneur indignement, mange son propre 

)', jugement. 2 » Jésus le dit de sa parole sacrée: « Celui 
qui ne reçoit point mes paroles, la parole même que 
j'ai annonçée le jugera au dernier jour » car la rejeter 
c'est rejeter le Verbe divin qui se manifeste à nous 

o sous cette forme. 
<( Ne perdons pas un seul mot de l'Evangile, dit 

Origène. Puisque, en participant à l'Eucharistie, 
vous prenez garde avec tant de raison qu'il n'en 

O tombe pas la moindre parcelle, pourquoi ne croiriéz-
vous pas que négliger une seule parole de Jésus-

O Christ soit une crime comme lorsqu'on néglige son © -, -î corps ? 3 » 
La procession de l'Evangile et toute la solennité 
I. Tract, in Joan. — 2. App. S CCC. 2 : I Cor., II, 29; S. Jean. 

À !2, 14. — 3. Hom. XIII, in exod. sanctis nupt. 

1 3 7 



c h a p i t r e x i . | 
g que l'on apporte à son chant à la grand'messe ne 

nous avertissent-ils pas qu'il faut écouter cette parole 
g divine avec le même respect que nous devons au 

corps adorable du Christ, auquel on rend les mêmes 
® hommages? N'est-ce pas au reste pour affirmer cette 

double présence de Jésus parmi nous que l'on con-
^ servait autrefois le saint livre des Evangiles dans le 

tabernacle à côté de l'Eucharistie? 
Comme à l'Hostie-sainte on donne à l'Evangile 

l'honneur de l'encens, et de même qu'on la conserve 
g dans des vases d'or, on écrivait autrefois la parole 

inspirée en caractères d'or sur des parchemins de 
jî pourpre reliés avec des couvertures rutilantes de 

riches émaux et de plaques d'or et d'argent. 
L'office divin et la messe des catéchumènes avec 

leurs pages d'Evangile nous font donc communier 
au pp.in de la doctrine et la messe des Fidèles avec 
sa consécration nous fait communier au pain eucha-

© ristique. <( Le corps de Jésus-Christ dont nous vivons 
spirituellement, disent des auteurs du VIIIe siècle, 
n'est pas seulement ce pain et ce vin sacré qu'on 

A offre à l'autel; l'Evangile est aussi le corps de Jésus-
jo Christ. Et lorsque nous lisons ou que nous entendons 

l'Evangile, nous sommes comme les enfants de la 
^ famille assis autour de la table du Seigneur, où nous 

mangeons le pain céleste. ' » 
Ces deux communions se rapportent l'une à 

l'autre. 
« La liturgie de la louange se subordonne à la 

liturgie du sacrifice, écrit Dom Festugière. Au cours 
de la messe, la page d'Evangile qu'on chante en 

I. Etherius et Beatus, lib. VII, de Incarnat. 

* 

138 



1 
S 

B 

l e c y c l e d u c h r i s t . 

grande pompe, prête par anticipation une voix à la 
présence réelle. Le sens catholique de tous les temps 
a clairement aperçu et pieusement vénéré l'intime 

A connexion qui existe entre la parole de vie et le 
sacrement eucharistique. Les honneurs de l'encen-
sement rendus au volume même des Evangiles, 

© l'habitude qu'ont les chrétiens de se tenir debout, 
tournés vers lui, au moment de la lecture, le baiser 

© que le prêtre donne au texte, ajoutent encore à cette 
impression qu'on assiste à une évocation mystique 
du Christ. 1 » 

Et cette évocation prend toute sa réalité au mo-
ment de la Consécration. Le Christ historique et en 
quelque sorte lointain dont nous parlait l'Evangile, 

g descend alors sur l'autel. Les vingt siècles qui nous 
séparent de lui disparaissent pour ainsi dire, et Jésus 
revit vraiment parmi nous dans ses mystères que 
l'on commémore. De sorte que juxtaposer les évan-
giles du missel et l'hostie, c'est-à-dire les paroles 
prononcées par le Christ et sa présence réelle, c'est 
nous rendre en quelque sorte contemporains du 
Sauveur. Il semble que c'est lui-même qui nous 
parle et, comme chaque messe ne nous montre 
qu'une phase de la vie du Christ et que le Cycle suit 
méthodiquement cette vie depuis le commencement 
jusqu'à la fin, l'autel devient une nouvelle Palestine 
où le Christ renouvelle chaque année dans le saint 
Sacrement sa vie liturgique, qui est un écho de sa 
vie terrestre. Et cette existence a un caractère plus 
nettement social encore puisque le Christ y vit en 
communion intime avec son corps mystique. 11 faut, 

1. La liturgie catholique, p. 116. 

1 3 9 



i c h a p i t r e ix. 

en effet, entendre par vie sacramentelle et liturgique 
de Jésus la vie du Christ total, car nous avons 
vu que le but de l'Eucharistie et de la liturgie est 
d'associer l'Eglise à son Chef dans tous ses mystères. 

Ce sont les âmes qui, spécialement par la 
sainte Communion, unies à Jésus présent sur l'autel, 
naissent avec lui à Noël, meurent et ressuscitent avec 
lui pendant les jours de la Semaine Sainte, etc... Et 
le missel est le programme de cette vie toujours 
actuelle du Christ-Sacrement et du Christ-Eglise, 
reproduction de la vie passée de Jésus. N'est-ce pas 
l'apôtre saint Paul qui résume toute la vie chrétienne 
en disant a que nous sommes prédestinés à devenir 
conformes à l'image du Fils de Dieu » et qui ajoute 
« soyez mes imitateurs comme je le suis moi-même 
du Christ ». « Les temps liturgiques ne sont pas en 
effet de simples fonctions pieuses qui dramatisent 
toute l'histoire de notre rédemption; leur but prin-
cipal, comme aussi leur efficacité propre, est de 
produire en nous les fruits des mystères qu'ils 
représentent. 1 » C'est ce qu'il me reste à montrer. 

C'est pour que nous puissions offrir à Dieu chaque 
année au saint Sacrifice de la Messe tout ce que les 
mystères du Sauveur contiennent de gloire pour Lui 
et en recevoir dans la sainte Communion les fruits 
de sainteté qui y sont renfermés pour nous, que 
l'Eglise a divisé l'année en différents Temps qui 
correspondent aux différents événements et aux dif-
férentes périodes de la vie de Jésus. 

I. Missel pour tous. (Mont César, Louvain.) 

1 4 0 



l e c y c l e d u c h r i s t . 

En voici un bref schéma : 

ÉVANGILE 

Cycle de l'Incarnation. 
1. Attente de Jésus 
2. Naissance de Jésus 
3. Manifestations de Jésus 

Cycle de la Rédemption 
^Jeûne et vie publique 

1.K [de Jésus 
/Passion de Jésus 

2. Résurrect. et Ascension 
3. Jésus envoie l'Esprit-

[ Saint à l'Eglise 

MISSEL 

Cycle de Noël 
Temps de l'Avent 4 Dim Violet 

— de Noël 1 — Blanc 
— ap. l'Epiphanie 1 à 6 — Vert 

Cycle de Pâques 
T. de la Septuagésime 3 Dim. 

et du Carême 4 — ^ Violet 
Temps de la Passion 2 — 
Temps Pascal 8 
—ap.la Pentecôte 24 à 28 

52 Dim. 

Blanc 
Vert 

Chacun de ces Temps a une efficacité spéciale qui 
correspond au mystère que l'on célèbre. J'en apporte 

p quelques preuves : 
L'Eglise a reçu de Dieu la mission de diriger nos 

âmes et c'est, sans aucun doute, pour s'acquitter de 
i> ce ministère de sanctification, dont elle a été investie, 
l- qu'elle a organisé, sous la direction de l'Esprit-Saint, 

toute l'année chrétienne. 
Elle considère séparément chacun des mystères 

du Sauveur et toujours elle ne demande que des 
(/ grâces qui y correspondent. Et ces grâces, elle les 
^ obtient puisque, épouse de Jésus, elle s'appuie sur 
f. Lui pour les demander et est toujours écoutée du 

Père. 
Pendant 1 ' A Vent, par exemple, elle nous montre 

S le monde avant la Rédemption. Les Patriarches et 
n les Prophètes aspiraient à l'avènement de grâce du 

Sauveur comme nous aspirons en ce même temps 
à son avènement de gloire. Et l'Eglise emprunte leurs 

141 



>)®©®©®©®©®©®©®,©®®®©®©®^®®®©®©®©®©®©®©®©©©®®®g 
CHAPITRE XI . 

appels suppliants : Venez, Seigneur, ne tardez plus. © 
Nul doute que ces appels réitérés de milliers de 
prêtres et de chrétiens qui se font entendre chaque 
année pendant les quatre semaines qui précèdent ^ 
Noël, ne le portent à nous accorder chaque année le 
25 décembre les grâces méritées par l'Enfant de la 
Crèche et à nous préparer à son avènement à la fin 
du monde. Voici l'oraison de la Vigile de Noël : 
« O Dieu qui chaque année nous comblez de © 
joie par l'attente de notre rédemption, faites qu'en A 
recevant avec allégresse votre Fils unique N.-S. ! 
Jésus-Christ lorsqu'il vient nous racheter (il s'agit de 
l'avènement historique de Jésus et de sa venue par 
la grâce dans nos âmes) nous puissions pareillement 
le contempler avec assurance lorsqu'il viendra nous 
juger. » 

A l'Epiphanie l'Eglise nous engage à nous unir 
au cortège des rois mages et à aller offrir nos dons au 
divin Roi. « Comme les Rois firent de leurs trésors 
des offrandes mystiques au Seigneur, cherchons de ^ 
même à trouver dans nos cœurs des dons qui méri-
tent d'être offerts à Dieu. 1 » 

Pendant le Carême et le Temps de la Passion, 
l'Eglise nous fait suivre Jésus jeûnant au désert, 
prêchant la bonne nouvelle à travers toute la Pales-
tine et mourant sur la croix; et toute la liturgie nous 
exhorte à la pénitence, nous fait entendre la parole 
de Dieu et nous fait mourir avec Jésus à nous-mêmes. 

Aussi à Pâques (Phase, i. e. Transitus), nous 
unissant aux Hébreux qui passèrent à cette époque 
la Mer Rouge et à Jésus qui passa de ce monde à son 

1. Saint Léon : 6e leçon des Matines de l'Epiphanie. 

1 4 2 



1 © ^ ® © © © ® ® © © ® © © © ® © ® © ® © © © ® © © © ® © © © ® © ® © ® © ® © © © ® ® ! 

ï> L E C Y C L E DU CHRIST. 
g 
g Père, nous nous efforçons chaque année — grâce à 
^ la liturgie — de passer de plus en plus de la mort du 
g péché à la résurrection d'une vie nouvelle. Les Pères 
g sont formels à ce sujet : « Le Temps pascal est un 
g temps d'indulgence et de pardon. ' » « Hier je souf-
f/ frais avec le Christ sur sa croix, aujourd'hui je me 
g glorifie avec lui. Hier je mourais avec lui, aujour-
i> d'hui je suis vivifié avec lui. Hier j'étais enseveli 

avec lui et aujourd'hui avec lui je ressuscite. Heri 
.> consepeliebar, hodie simul resurgo. 2 » 

Saint Grégoire désigne d'une autre façon notre 
participation au mystère du Christ ressuscité. 11 nous 

- mêle à la foule des saintes Femmes qui vont au 
tombeau : 

« L'action qu'accomplissent les saintes Femmes 
en portant des parfums pour embaumer Jésus, dit 
saint Grégoire aux Matines, nous signale quelque 
chose qui doit se pratiquer dans la sainte Eglise. 
Nous viendrons véritablement avec des parfums au 
tombeau de Jésus si, embaumés de l'odeur des ver-
tus, nous cherchons le Seigneur avec la recomman-
dation des bonnes œuvres. » 

A la Pentecôte, anniversaire de la descente de 
l'Esprit-Saint sur les Apôtres, l'Eglise nous fait met-

^ tre à genoux et chanter le « Veni Sancte Spiritus : 
Venez Esprit-Saint, remplissez les cœurs de vos 

É fidèles et allumez en eux le feu de votre amour ». 
g L'Esprit entend ces appels et c'est chaque année, 

à cette date, une Pentecôte nouvelle qui se réalise 
I. Sain: Augustin: 4° leçon des Matines du Dimanche in albis. — 

2. Saint Grégoire de Nazianze : 6e leçon des Matines de l'office 
monastique. 

143 



c h a p i t r e x i . 

pour l'Eglise. C'est ce qu'affirme le Concile de 
Tolède en 650 : « Il est indispensable d'avoir une 
pratique uniforme pour la date des fêtes : Pâques, 
Pentecôte, Noël. Si, par exemple, nous ne célébrons 
pas la Pentecôte au jour voulu, nous ne pouvons 
recevoir les dons du Saint-Esprit. 1 » 

Grâce donc à la liturgie le Corps mystique du 
Christ répandu par le monde entier s'associe à la 
grande œuvre de la rédemption accomplie par son 
Chef 

et reçoit, aux moments opportuns, toutes les 
grâces qui dérivent des différents mystères de la vie 
du Sauveur et spécialement de sa mort sur le Cal-
vaire, car c'est toujours la messe, mémorial de la 
Passion, qui est le centre de toutes les fêtes chré-
tiennes. 

« Renouveler annuellement l'efficacité sanctifica-
trice des événements de la vie du Sauveur, c'est là 
un pouvoir mystérieux, mais réel que l'Eglise détient 
en son sein et auquel il faut croire » écrit Dom Rey-
landt. Chaque fête de l'Eglise est pour ceux qui y 
assistent un sacramental. « Les actes liturgiques, dit 
le P. le Vavasseur, sont accomplis au nom de Notre -
Seigneur et au nom de l'Eglise et de même que les 
sacrements renferment la vertu et les mérites de 
Jésus-Christ, de même les actes liturgiques renfer-
ment en quelque sorte la vertu et les mérites de 
l'Eglise. 2 » Aussi opèrent-ils sûrement la sanctifi-
cation de nos âmes. 

Dom Guéranger a donc pu dire en toute vérité que 
« la puissance rénovatrice de l'année liturgique est 

I. Histoire des Conciles (H.L.). — 2. Manuel de liturgie, (Lecoffre, 
édit., p. 2). 

144 



L E C Y C L E DU C H R I S T . É :< 
un mystère du Saint-Esprit qui féconde incessam-
ment l'œuvre qu'il a inspirée à la sainte Eglise ». Et 

j c'est pour cela, encore une fois, que la liturgie est la 
A source première et indispensable du véritable esprit 

chrétien. 
Ayons donc pleine foi en l'efficacité du Cycle 

g, liturgique et, puisqu'il faut de la méthode pour 
progresser, recourons à la méthode officielle de 
sainteté de l'Eglise ', vivons cœur à cœur avec cette 

£ bonne mère en participant, grâce à ses fêtes, à ses 
joies et à ses deuils. Mais faisons-le avec persévéran-
ce et avec énergie, car cela suppose, pour le faire 
chaque jour de l'année et durant toute notre existen-
ce, un continuel renoncement à nous-mêmes, qu'en 
pratique bien peu possèdent. 

1. La liturgie est une méthode pratique ou, si l'on veut, directe 
qui montre à l'âme la route (meta par, odos chemin) à suivre pour 
arriver à Dieu. 

145 



PRÈS le culte de latrie rendu à Dieu, 
il y a le culte d'hyperdulie rendu à 
Marie, mère de Dieu. Etudions la 
nature et l'extension de ce culte 
dans la liturgie. 

Marie occupe dans le plan divin 
une place à part. Elle est unie à Dieu d'une façon 
beaucoup plus intime que tous les Anges et les 
Saints, car elle a été associée si étroitement à l 'œu-
vre rédemptrice que l'on ne craint pas de l'appeler 
la corédemptrice du genre humain. 

C'est en elle que, par l'opération du Saint-Esprit, 
le Verbe s'est fait chair. Son Fiat a décidé de notre 
salut puisqu'il a rendu possible l'Incarnation dont 
Dieu l'avait fait dépendre. 

C'est pourquoi la sainte Vierge, mère d'un Fils 
qui est vraiment le Fils de Dieu, est toujours hono-
rée immédiatement après Dieu. Au Confiteor, au 
Communicantes, au Suscipe de la messe, comme 
aussi aux litanies des Saints et partout, son nom vient 
toujours avant celui des anges et des saints dont elle 
est la reine. 

Les Grecs écrivaient en lettres d'or au pied de ses 
statues le motif de ce culte proéminent Theotofyos, 

S fi 
m 
(o) S 
I i 
I 
I 
I £ 

6 



L E C Y C L E DE MARIE. 

Mère de Dieu. Toujours l'Eglise dans sa prière g 
montre la Mère près de son Fils divin. Ils sont l'objet g 
d'un même décret de prédestination. Les épîtres des 3 
fêtes de la Vierge appliquent à Marie ce que les 
livres saints disent de la Sagesse qui est l'attribut du 
Verbe de Dieu. « Lorsque, en Adam et Eve, tout le 
genre humain fut précipité dans le péché, Dieu prédit g 
que par Jésus et Marie il serait sauvé. (Office de g 
l'Immaculée Conception.) « En recevant cet Ave de 
la bouche de Gabriel, vous nous donnez lapaix par o 
le changement du nom d'Eoa. 1 » (Ave Maris Stella.) <| 

Etablissons un parallèle entre les mystères du 
Rosaire, qui font l'objet de la fête du 7 octobre, et les g 
fêtes du Cycle pour montrer comment, dans 
l'admirable triptyque des mêmes mystères joyeux, g 
douloureux et glorieux du Rosaire et du Cycle, 
Jésus et Marie sont toujours inséparables. 

MYSTÈRES DU ROSAIRE FÊTES DU CYCLE 

M y s t è -
res 

joyeux 

Mystè -
res dou-
loureux 

M y s t è -
res 

glorieux 

i Annonciation 
\ Visitation 

Naissance de Jésus 
I Présentation 
( Recouvrement au 

[au temple 
i Agonie 
\ Flagellation 
'.Couronn. d'épines 
I Port, de la croix 

Mort de Jésus 
Résurrection 

l Ascension 
Desc. de l'E.-S. 

I Assomption 
Couronn. au ciel 

Mercr. d. Q .T . d'Avent 
Vendr. — — 
Noël (25 décembre) 
Purification (2 février) 
Dim. ds Oct. d'Epiph. 

Jeudi et Vendredi 
Saints 

Pâques 
Ascension 
Pentecôte 
Assomption 

( Temps de 
' l'Avent 

T. de Noël 

T.ap.l'Epiph. 

Temps 
de la 

Passion 

Temps 
Pascal 

(Temps après 
) )a Pentecôte 

I. Il y a un îapprochement voulu entre AVE et EVA. 

1 4 7 



i c h a p i t r e ix. 

Dans le CYCLE DE NoËL, par lequel s'ouvre l'an-
née chrétienne, l'âme respire une atmosphère de ^ 
joie, contenue d'abord, puis débordante, où s'épa-
nouissent les cinq premiers mystères du Rosaire. Le i 
premier de ces mystères se célèbre sans doute le 1 
25 mars, mais aussi au mois de décembre. « Suivant 
ce qui se pratique ailleurs, dit le Concile de Tolède 
en 665, la fête de l'Annonciation sera célébrée le 
18 décembre dans toute l'Espagne, car elle tombe 
souvent au Carême ou à la Solennité de Pâques. » 
« 11 y a donc très anciennement dans la liturgie des 
rapports entre l'Annonciation et l'Avent. 1 » 

Les textes de l'Evangile qui se rapportent à la 
Vierge au cours du CYCLE DE NoËL (décembre à 
février) nous la montrent avec Jésus. 

ANNONCIATION : « Voici que VOUS concevrez et 
Vous enfanterez un Fils » (Mercredi des IV Temps 
de l'Avent). 

VISITATION : Elisabeth s'écrie : « Le fruit de votre 
sein est béni » (Vendredi des IV Temps de l'Avent). 

VIGILE DE N O Ë L : « Joseph prend Marie pour 
épouse, car ce qui est formé en elle est l'ouvrage du 

S Saint-Esprit. )> 
NATIVITÉ : « Marie mit au monde son fils premier-

% né et l'entoura de langes. » « Les bergers trouvèrent 
^ l'enfant avec Marie » (25 décembre). 

EPIPHANIE : « Les mages trouvèrent l'enfant avec 
S Marie » (6 janvier) 

FUITE EN EGYPTE ET RETOUR : « Prends l'enfant 
v et sa mère » (28 décembre au 5 janvier). 

PURIFICATION : « Quand furent accomplis les jours 
!. DOM LECLF.RCQ: Dictionnaire Archéologique: Annonciation. 

148 



l e c y c l e de marie. 

de la purification de Marie, ils portèrent l'enfant 
' Jésus au temple » (2 février). 

RECOUVREMENT AU TEMPLE : « Fils, ton père et 
moi, nous te cherchions » (Dim. dans l'Oct. de 
l'Epiphanie). 

NOCES DE CANA : « Marie dit à Jésus : Ils n'ont 
^ plus de vin » (IIe Dim. après l'Epiphanie). 

Le 1 janvier, il y avait autrefois trois messes 
^ comme à Noël. La première était en l'honneur de 

Notre Seigneur et la deuxième en l'honneur de sa 
mère. C'est l'origine de la deuxième oraison de la 

h messe actuelle. On y glorifie la maternité divine. 
Dans le CYCLE 

DE PAQUES (février à novembre) 
on célèbre d'abord les mystères de la vie publique 
de Jésus. L'Evangile ne parle en ce moment qu'en 
deux occasions de Marie : lorsqu'elle cherche Jésus, 
et quand une femme du peuple, en entendant la 
prédication du Sauveur, loue celle qui a été sa mère. 
La liturgie cite aussi ces deux passages de l'Evan-
gile, le premier au Mercredi des IV Temps de 

t Carême et le second au III" Dimanche de Carême. 
Puis les JEUDI ET VENDREDI SAINTS nous trouvons 

g les mystères douloureux qui « font endurer à Marie, 
dans l'intime de son cœur, l'agonie, les coups, les 

g épines et la croix de son Fils » ' .En la fête de Notre-
Dame des Sept Douleurs, le Vendredi de la Passion 

@ et durant la Semaine Sainte, les Evangiles disent 
b que « près de la croix de Jésus sa mère se tenait 

debout». Et 
quant aux mystères glorieux ils s 'échelonnent 

g dans les SOLENNITÉS DU TEMPS PASCAL et du TEMPS 
!. Hymne des II1'* Vêpres de la Solennité du Rosaire. 

1 4 9 

© 



c h a p i t r e xii. 
§ 
| APRÈS LA PENTECÔTE où (( nous saluons la Vierge 

dans les triomphes de son Fils, dans Vembrasement 
^ du Paraclet et dans sa gloire de Reine du ciel » 
f; Marie y est toujours unie à Jésus. 

En parlant du mois de mai, Dom Guéranger 
écrit : « Les mois de mai et de juin s'écoulent sans 
amener aucune solennité spéciale en l'honneur de 
la mère de Dieu.11 semble que la sainte Eglise veuille 
honorer dans un respectueux silence les quarante 
jours durant lesquels Marie, après tant d'angoisses, 
se repose dans la possession de son fils ressuscité. 
En méditant le mystère pascal dans le cours de cette 
mystérieuse période, nous devrons donc avoir soin 
de ne jamais isoler le fils de la mère et nous demeu-
rerons dans la vérité. Jésus, durant ces quarante 
jours, se communique fréquemment à ses disciples : 
peut-il se séparer un instant de sa mère, à la veille 
de la nouvelle, de la dernière épreuve qu'elle doit 
subir, lorsque les portes du ciel s'ouvrent pour 
recevoir le fils? Bien souvent Jésus se montre à ses 
regards, et la comble de ses caresses filiales; mais 
dans les intervalles de ces visites, il ne la quitte pas; 
non seulement son souvenir, mais sa présence reste 
tout entière dans l'âme de Marie avec tous les char-
mes d'une intime et ineffable possession. 

« Aucune fête n'aurait pu exprimer un tel mys-
tère; toutefois l'Esprit-Saint qui gouverne les 
sentiments de la sainte Eglise, a fait naître insen-
siblement dans les cœurs des fidèles la pensée 

de 
décerner des hommages spéciaux à Marie dans tout 
le cours du mois de mai, qui s'écoule, presque I. Id.; ibid. 

150 



l e c y c l e d e m a r i e . 

chaque année tout entier au milieu des joies du 
Temps pascal. Sans doute d'heureuses harmonies 
ont aidé la piété à concevoir la gracieuse idée de 

^ consacrer mai à Marie; mais si nous réfléchissons ^ 
g à l'influence céleste et mystérieuse qui conduit tout ^ 

dans l'Eglise, nous comprendrons qu'il existe au 
fond de cette détermination, une intention divine 
d'unir aux allégresses maternelles dont surabonde 
en ces jours le cœur immaculé de Marie, la joie qui 
remplit les cœurs de ses enfants de la terre, dans le 
cours 

de ce mois tout entier consacré à célébrer ses 
grandeurs et ses miséricordes. ' » « Heureux mois, 
radieux, épanoui, surabondant de vie et digne d'être 
offert chaque année en hommage a Marie, Mère de 
Dieu, car c'est le mois du triomphe de son Fils. 2 » 

Honorer la Vierge de Mai c'est honorer Marie 
unie aux mystères glorieux de son Fils. 

Tandis qu'elle célèbre le triomphe de Jésus, 
l'Eglise sent le besoin de se tourner vers sa mère et 
de lui dire : « Réjouissez-vous, Reine du ciel, parce 
que votre Fils est ressuscité. » Dans une deuxième 
oraison, qui se récite à partir du Dimanche in albis, 
elle demande à Dieu « par l'intercession de Marie, 
de nous délivrer des tristesses du temps présent et 
de nous faire goûter les joies de l'éternité » dont les 
joies pascales sont une figure et un prélude. 

Le mystère de TASCENSION est ciselé dans des 
couvertures d'ivoire ou d'argent d'anciens missels. 
On y voit la Vierge au milieu des Apôtres au Mont 

1. Année liturgique: Temps Pascal, le 24 mai. — 2. Id., Temps 
Pascal III. Vig. de l'Ascension. — Je renvoie ceux qui pensent que 
les lituigistes veulent supprimer le mois de Marie à ma brochure : 
a Le mois de M.irie mis en rapport avec la liturgie. » 

151 



CHAPITRE XII. 1 | 
ries Oliviers alors que Jésus monte vers le ciel. ® 

Une 
ancienne tradition dit de même qu'au Céna-

cle l'Esprit-Saint descendit sur Marie d'abord pour 
se répandre ensuite sur les disciples. 

Après les fêtes de la Pentecôte l'Eglise célèbre la 
fête du TRÈS-SAINT SACREMENT. Elle salue dans 
l'hostie sainte « le vrai corps né de la Vierge Marie » 
(Ave verum). 

L E 15 AOUT les antiennes de Vêpres disent : 
« Aujourd'hui la Vierge Marie est montée au ciel, 
réjouissez-vous parce qu'elle règne à jamais avec le 
Christ. » « La Vierge Marie a été élevée au céleste 
séjour, où le Roi des rois est assis sur un trône 
étincelant. » 

Au cycle Christologique, où l'Eglise honore Marie 
avec Jésus, correspond aussi le cycle Mariai. Voici 
un parallèle entre ces fêtes. 

JÉSUS MARIE 

Annonciation (25 mars) 
Nativité de Jésus (25 décembre) 
Fête du s. Nom de Jésus (I Janv.) 
Présentât, de Jésus au T . (2 févr.) 
Passion de Jésus (Vendredi-S.) 
Résurrection et Ascension de Jésus 
Exaltation de la s. Croix (14 sept.) 

Immaculée Conception (8 déc.) 
Nativité de Marie (8 sept.) 
Fête du s. Nom de Marie (12 sept.) 
Présentât, de Marie au T. (8 nov.) 
Compass. de Marie (Vendr. Pas.) 
Résur. et Ass. de Marie (15 août) 
N.-D. des Sept Douleurs (15 sept.). 

Les fêtes de Marie se calquent sur celles de Jésus. 
Le cycle Mariai met en valeur le cycle du Christ. 
C'est ce que l'on doit toujours chercher en honorant 
la Vierge comme aussi les Saints. 

Aussi, aux fêtes de Marie, c'est au Christ que g 
l'Eglise adresse surtout ses louanges : « Célébrons 

152 



l e c y c l e d e m a r i e . 
« 

/'assomption de la Bienheureuse Vierge et adorons 
le Christ son Fils » (Invitatoire du 15 août); « les 
anges se réjouissent du triomphe de Marie et ils 
louent le Fils de Dieu » (Introït de l'Assomption). 

Marie est, en effet, le plus beau trophée de la 
victoire de Jésus sur le démon. S'il s'est incarné et 
est mort sur la croix, c'est avant tout pour préserver 
sa mère du péché et la combler de la plénitude de 
ses grâces Sa maternité divine exigeait qu'elle fût 
préservée du péché originel (Oraison du 8 décem-
bre) qu'elle fût toujours vierge « Virgo prius ac 
posterius » dit la liturgie, 

qu'elle eut un époux vier- g 
ge et qu'elle fût sans péché même véniel.Il convenait 
aussi que le corps de la mère de Dieu ne connût (j 
point la corruption. Et tous ces privilèges, Jésus les 
obtint pour Marie. Aussi, chanter les gloires de la 
mère, c'est glorifier son Fils de qui elles proviennent. 
Et inversement, rien n'est plus glorieux pour Marie 
que les hommages rendus à son Fils. 

L'Eglise le sait. Aussi ne trouve-t-elle pas de plus 
grand honneur à rendre à la sainte Vierge que de 
célébrer la sainte Messe, où on offre au Très-Haut ^ 
le sang précieux de Jésus en action de grâces de ce 
que Dieu a fait pour Marie et pour affirmer que tout 
lui 

est venu par Lui. Les Saints aimaient à remettre 
entre les mains de Marie tout ce que le saint Sacrifice ^ 
contient de gloire pour Dieu et de grâces pour les 
hommes et ainsi ils réjouissaient son cœur maternel 
toujours désireux de glorifier son Fils et de faire du 

* bien aux âmes. * * * Mère de Jésus, Marie est aussi la mère de son 

1 5 3 



c h a p i t r e x i i . | 
j| corps mystique. Elle a donné la vie naturelle à son 6 

Fils, elle donne la vie surnaturelle à l'Epouse de son '4 
Fils, aux fidèles qui par leur union à Jésus deviennent 

f* avec lui les enfants de cette sainte mère. 
Associée aux mystères rédempteurs du Christ, elle 5 

a acquis une certaine juridiction relativement à la 
distribution des grâces qu'ils ont méritées et pour 

^ obtenir ces grâces il faudra que nous unissions les v; 
|> mérites passés de Marie aux mérites infinis de Jésus, é 

et Vintercession actuelle de la Vierge toute puissante 
à la prière du Sauveur. 

Cette médiation de Marie est affirmée à toutes les 
pages des livres liturgiques et vient d'être, sur l'ini- |j 
tiative du Cardinal Mercier, l'objet d'une messe en 
l'honneur de « Marie médiatrice de toutes les grâ- ^ 
ces ». Ce rôle important que joue la Mère de Dieu 
dans la distribution des grâces méritées par Jésus, 
explique la place prépondérante que le culte de Marie 

^ occupe dans le cycle quotidien et annuel. 
A la messe, par exemple, le nom de Marie revient 

jusqu'à douze fois; on l'invoque au début de chaque 
Heure Canoniale; l'office se termine par une antienne 
en son honneur. Il y a pour chaque Temps liturgique 
une messe votive de la sainte Vierge. Aux litanies 
des Saints, elle est invoquée la première et par trois 

% fois. 
Les hymnes et oraisons que l'on chante à ses fêtes 

lui décernent des titres aussi beaux que variés et 
expriment une confiance illimitée en son interces-
sion 

K 
1. Par exemple: « Qu'il reçoive par vous nos prières, celui qui. O 

pour nous, voulut être votre Fils. » (Ave Maris stella.) 

1 5 4 



^fâ©©®®©©®®©©®©©©®®©©®®©©®©©©®®©©®®©©®®©©©©®® 

LE CYCLE DE MARIE. 

Des fêtes spéciales ont été inscrites dans le Cycle 
pour affirmer la médiation toute puissante de Marie. 
La Solennité du saint Rosaire (7 oct.) a été instituée 
en souvenir et en reconnaissance de la victoire de 

g Lépante le 7 octobre 1 571 ; une nouvelle victoire ob-
g tenue contre les Turcs en 1716 détermina Clé-

ment XI à la rendre universelle; et pour obtenir 
l'aide de la Vierge en des temps difficiles Léon XIII 

© éleva cette fête à un rang supérieur et lui donna une 
g messe et un office nouveaux. La fête de la Visitation 

(2 juillet) fut insérée dans le calendrier de l'Eglise 
romaine pour obtenir la cessation du schisme d'Oc-
cident et elle fut élevée plus tard au rang de seconde 
classe pour remercier Marie de la délivrance de 
Rome et du retour de Pie IX dans la ville éternelle. 

^ La fête du saint Nom de Marie (12 sept) fut établie 
en reconnaissance du salut de la capitale de l'Autri-
che et la fête de N.-D. des Sept Douleurs (1 5 sept.) 
en action de grâces de la délivrance de Pie VII. 

b Ajoutons-y, en ne nous en tenant qu'au calendrier 
de l'Eglise universelle, les fêtes de N.-D. des Neiges 

a (5 août), de N.-D. du Mont Carmel (16 juillet) de 
;t! N.-D. de la Merci (24 sept.) et de Y Apparition de 

N.-D. de Lourdes (1 1 février) et nous aurons les 
différentes manifestations de la protection de Marie 

0 au cours des siècles. 
Le cycle liturgique confirme ces paroles de 

Léon XIII : (( Toute grâce communiquée à ce siècle 
g y vient par une triple procession de Dieu au Christ, 
f, du Christ à la Vierge et de la Vierge à nous », et 

celles de Pie X : « Le Christ est la source, elle est 
l'acqueduc, le cou par lequel le corps est joint à la 

155 



C H A P I T R E XII. — L E C Y C L E DE MARIE. 

tête. '» Qu'il est doux de penser que Marie est de la 
sorte la mère de cet immense corps qu'anime 
l'Esprit-Saint, puisque c'est grâce à elle et par elle 
que toutes les grâces de vie surnaturelle se répandent 
dans nos âmes. 

La liturgie, en employant la médiation mariale, 
devient donc une fois de plus pour nos âmes la 
source première et indispensable du véritable esprit 
chrétien. 

I. Encycl. Ad diem illum, 2 février 1914. 

4 
5 

Cl 

fi 

6 
§ 
f 
f 

S 

156 



1 j p a n c u i s g ^ a n c r n s « j t t a n c t u g 
« g 

^CHAPITRE X I H H H 
LE C Y C L E 
DES ANGES 

ES Anges ont joué un rôle actif dans 
les Mystères joyeux, douloureux et 
glorieux du Sauveur; les Saints, à 
leur tour, ont coopéré sur terre par 
leurs vertus et leurs souffrances à 
l'œuvre rédemptrice du Fils de 

Dieu. 11 n'est que juste qu'ils interviennent, les uns 
et les autres, dans l'application de ces mérites de 
Jésus. Les Anges et les Saints unis au Christ et à sa 
Mère : autant de médiateurs dont l'intervention, 
quoique à des degrés divers, est normalement néces-
saire pour que nous glorifiions Dieu et nous sanc-
tifiions. 

Parlons d'abord des Anges, car c'est leur nom qui 
vient en tout premier rang après celui de la Vierge 
dans les rubriques qui accompagnent la Bulle « Di-
vino afflatu » de Pie X. « Les fêtes du Seigneur, de 
la bienheureuse Vierge Marie, des Anges, de saint 
Jean-Baptiste, etc... ». Au Confiteor le prêtre dit : 
(( Je confesse à Dieu tout-puissant, à la bienheureuse 
Marie toujours vierge, à saint Michel archange, à 
saint Jean-Baptiste.» Saint Michel représente ici tous 
les chœurs angéliques dont il est le chef. Aux litanies 
des Saints, après trois invocations à Marie, on dit : 

1 5 7 



i c h a p i t r e ix. 

« Saint Michel, saint Gabriel, saint Raphaël, tous les 
saints Anges et Archanges, tous les saints Ordres 
des Esprits bienheureux, priez pour nous. » Dans la 
prière de recommandation de l ame, l'Eglise dit : 
« Partez de ce monde, âme chrétienne, au nom de 
Dieu le Père, au nom de Jésus-Christ, au nom du 
Saint-Esprit, au nom de la glorieuse Vierge Marie, 
au nom des Anges et Archanges, au nom des Trônes 
et des Dominations, au nom des Principautés et des 
Puissances, au nom des Chérubins et des Séraphins, 
au nom des Patriarches et des Prophètes, au nom 
des saints Apôtres, etc... » 

* • ^ * . 

Aux fêtes de saint Michel et des Anges gardiens 
Dieu est appelé « Roi des Archanges », et « Roi des 
Anges » dans l'invitatoire des Matines. 

L'hymne de l'apparition de saint Michel chante 
le Christ « gloire des saints Anges ». « C'est dans le 
Christ, affirme saint Paul, que toutes choses ont été 
créées, celles qui sont dans les cieux et celles qui 

^ sont sur la terre, les visibles et les invisibles, les g 
p trônes, les dominations, les principautés, les puis-

sances, car tout ce qui existe a été créé par lui et pour 
lui. Il est la tête du corps de l'Eglise. Il a plu à Dieu, <S 

@ de réconcilier par lui toutes choses avec lui-même, <| 
celles qui sont sur la terre et celles qui sont dans les 

g cieux en faisant la paix par le sang de sa croix. 1 » Q 
|> « Le même Christ qui a relevé l'homme, écrit saint 

Bernard, a retenu l'Ange. En relevant celui-là il a ^ 
préservé celui-ci; tous deux en différentes manières 
ont eu part à la même rédemption. 2 » C'est Jésus g 

§ I. Aux Col., 1 15-20. — 2. Sermon 22 in Cant. 

158 



l e c y c l e d e s a n g e s . 
g 

qui par son sang a restauré leurs rangs. Dans un 
répons de l'office monastique l'Eglise dit : « O croix 

S bénie sur laquelle a triomphé le Roi des Anges. 1 » 
|j « Le sang répandu sur le Calvaire n'a pas été seule-

ment utile aux hommes mais aussi aux anges. 2 » 
Aussi les chœurs Angéliques s'unissent-ils au ciel 

^ aux chœurs des Saints pour glorifier l'Agneau : « Je 
regardais, dit Daniel, jusqu'au moment où des trônes 
furent placés et où un vieillard s'assit. Son trône 

§J était des flammes de feu. Mille milliers le servaient 
U et une myriade de myriades se tenaient debout 

devant lui. Le Fils de l'homme s'avança jusqu'au 
vieillard et il lui fut donné domination, gloire et 
règne. 3 » Isaïe eut aussi une vision : « Je vis Adonaï 
(Dieu) assis sur un trône sublime. Ses rayons rem-
plissaient le temple. Des Séraphins étaient debout 
alentour. Ils criaient l'un à l'autre ce chant : « Saint, 
Saint, Saint est Jéhovah, Dieu des armées. Ils étaient 
des myriades de myriades et des milliers de milliers 
et ils disaient d'une voix forte : L'Agneau qui 

§ a été immolé est digne de recevoir la gloire et la 
louange. Toute la terre est pleine de sa gloire. 4 » 

Saint Jean, dans son Apocalypse, dit: « J'entendis 
^ la voix des Anges nombreux autour du trône et des 
J animaux et des vieillards, et il y en avait des milliers 

de milliers qui disaient d'une voix forte : L'Agneau 
qui a été égorgé est digne de recevoir la puissance, la 
divinité, la sagesse, la force, l'honneur, la gloire et la 
bénédiction. 5 » 

I. Exaltation de la S u Croix. — 2. Cité par de Maistre : Eclair-
ÎJ» tisscments sur les sacrifices. — 3. Daniel VII, 10. — 4. Isaïe VI. — 
À 5. Apoc. V , 11-12. 

1 5 9 



c h a p i t r e x i i i . 

Tandis qu'ils chantent à l'envi autour de l'autel 
| du ciel, les Anges sont aussi sur terre près de nos 
É autels pendant le saint Sacrifice. « Qui parmi les 
9 fidèles pourrait douter, écrit saint Grégoire, qu'à 

l'heure même de l'immolation, les cieux ne s'ouvrent 
à la voix du Christ, que les choeurs des Anges n'as-

^ sistent à ce mystère du Christ, que ce qu'il y a de 
plus bas ne s'associe à ce qu'il y a de plus élevé, que 

j| la terre ne s'unisse au ciel et que l'invisible et le 
visible ne se fondent en un seul tout. 1 » « Que les 
femmes aient la figure couverte à l'Eglise à cause 
des Anges » dit saint Paul 2. « Toujours les Anges 
en grand nombre se trouvent présents à la sainte 
Messe pour honorer ce saint mystère, continue saint 
François de Sales. Et nous y trouvant avec eux et 
avec une même intention nous ne pouvons que rece-
voir beaucoup d'influences propices par une telle 
société; les choeurs de l'Eglise triomphante et ceux 
de l'Eglise militante se viennent attacher et joindre 
à Notre-Seigneur en cette divine action, pour avec 
lui, en lui et par lui, ravir le choeur de Dieu le Père 
et rendre sa miséricorde toute nôtre. 3 » Et c'est sur-
tout à la messe que les Anges s'unissent à nous, car 
rien ne les réjouit tant eux-mêmes que le saint Sacri-
fice célébré sur la terre en leur honneur. 

On raconte que sainte Gertrude au jour de la fête 
de saint Michel avait prié en ces termes : « En l'hon-
neur de votre grand Prince, je vous offre, ô Seigneur, 
ce sacrement très-saint. Je vous l'offre à la louange 
des élus, pour l'augmentation de leur joie, pour la 
gloire et la félicité de tous les Anges. » Elle vit 

| I. DeConsecr. 1. II.— 2. / Cor. 11.10.— 3.Vie dévote, 2= p. C .XIV. 

160 



l e c y c l e d e s a n g e s . 

ensuite comment Dieu le Père acceptait le don qui 
lui était offert et les ineffables délices qui en rejail-

§ lissaient sur les Esprits célestes qui paraissaient 
comme transportés et vinrent tous vers elle pour la 
remercier. 

En toutes nos prières, au reste, il faut nous unir 
aux Anges comme le dit l'Ecriture-Sainte et les 

| Pères. 
« Je suis Raphaël, déclarait l 'Ange à Tobie, l'un 

des sept esprits qui nous tenons en présence du 
Seigneur. » Et saint Jean dans l'Apocalypse vit : 

| « 
Sept lampes ardentes qui brûlaient devant le trône 

et qui sont les sept esprits de Dieu. 1 » C'est pour 
'* cela que le Seigneur dit à Moyse : « Tu feras pour le 

temple des lampes au nombre de sept qui seront 
placées sur les branches du chandelier de manière 
à éclairer en face. » Lorsque l'Evêque célèbre solen-

g nellement la messe on allume sept cierges à l'autel 
afin que nous comprenions davantage que nous 

% devons nous consumer d'amour avec les Anges 
§ devant le trône de la divinité. « Anges du Seigneur, 

chante l'Eglise, bénissez le Seigneur à jamais. An-
ges, Archanges, Trônes, Dominations, Principautés 

^ et Puissances, Vertus des Cieux louez le Seigneur.2 » 
Et le Psalmiste dit : « Je vous louerai en présence 
des Anges. 3 » « Considérons, écrit saint Benoît, en 

^ parlant de la psalmodie, comment nous devons nous 
g tenir en présence de la Divinité et de ses Anges, et 

faisons-le de façon que notre esprit soit d'accord 
avec notre voix. 4 » Et saint Anselme, commentant 

1. Apoc. IV, 5 — 2 . A nt. des Landes le 8 mai. — 3. Ps. 137. I. 
g — A. Sainte Rèjle, Ch. XIV . 

1 6 1 



c h a p i t r e x i i i . 

g cet autre verset des Psaumes : « Louez le Seigneur 
|j sur la harpie à dix cordes », dit que « les neuf pre-

mières cordes de cette harpe sont les neuf choeurs des 
Anges, cordes aux sons clairs et gracieux sans 
aucune note de tristesse. La dixième corde, c'est 

& nous, mes Frères, enfants de l'Eglise voyageuse en 
cet exil; et à nos Anges nous devons de rendre 
quelques sons harmonieux. De leur ministère pieux 
viennent à nos âmes la blancheur virginale de l'in-
nocence, la pourpre de la charité ou les parfums de 
repentir. » Songeons surtout dans la prière à unir 
plus spécialement notre adoration à celle de notre 
Ange gardien. 

La liturgie nous associe donc sur terre au ministère 
des Anges au ciel et elle nous montre la part qu'ils 
prennent à tous les mystères de notre salut, en nous 
invitant à les célébrer en union avec eux. 

A AJoël l'Eglise chante : « La multitude de l'ar-
mée céleste se joignit à l 'Ange louant Dieu et 
disant : Gloire à Dieu au plus haut des cieux. 1 » 
« Aujourd'hui est né le Christ, aujourd'hui sur la 
terre les Anges chantent, les Archanges se réjouis-
sent, aujourd'hui les justes chantent : Gloire au plus 
haut des cieux. 2 » Et le prêtre entonne joyeusement 
à la messe de minuit l'hymne angélique : Gloria in 
excelsis. 

Au jour des Rameaux l'Eglise acclame le Christ 
en ces termes : « L'armée angélique au plus haut 
des cieux, l'homme mortel et toutes les créatures 
célèbrent vos louanges. Gloire, louange et honneur 
soient à vous Christ roi, rédempteur. 3 » 

I. A ni. des Laudes.— 2. A nt. Magn.des 11 Vêpres.— 3. Gloria laus. 

1 6 2 



l e c y c l e d e s a n g e s . 

A Pâques, à la 2" leçon de Matines, saint Grégoire 
parlant des Anges qui apparurent aux saintes Fem-
mes près du saint Sépulcre dit : « L'Ange apparut 

l couvert d'une robe blanche parce qu'il venait pro-
clamer la joie de notre grande fête. La blancheur de 
son vêtement exprime en effet la splendeur de notre 
solennité. L'appellerons-nous nôtre ou sienne? 
Disons mieux : cette solennité est sienne et elle est 
nôtre. Car si la résurrection de notre Rédempteur a 

\ été notre bonheur en ce qu'elle nous a ramenés à 
l'immortalité, elle a fait aussi la joie des Anges puis-
que, en nous rappelant au ciel, elle complète leur 
nombre. Dans cette fête dont l'allégresse est com-
mune et a 

lui et à nous, l 'Ange apparut donc avec 
des vêtements blancs parce que la résurrection du 
Seigneur, en nous rouvrant l'entrée du ciel, réparait 
les pertes éprouvées par la patrie céleste. » Aussi au 
Samedi-Saint le diacre commence-t-il YExultet en 
disant : « Que maintenant dans les cieux les chœurs 
angéliques se livrent à la joie, que les divins mystères 
se célèbrent avec allégresse et que la trompette sacrée 
annonce la victoire de souverain Roi ! » 

Ecoutons encore, au jour de Y Ascension, l'hymne 
des Matines : « Vous vous élevez au-dessus de la 
région des astres jusqu'à ce trône d'où vous allez 
exercer l'universelle puissance que le ciel vous a 
conférée. C'est là que vous recevrez l'hommage du 
triple monde créé, du ciel, de la terre et des enfers, 
qui désormais soumis à votre empire, fléchissent le f 
genou devant votre majesté. Les Anges sont saisis ? 
de stupeur à la vue du changement opéré dans le 
sort des mortels : la chair avait péché et la chair 

1 6 3 



f> CHAPITRE XIII. | 
g purifie, un Dieu règne dans la chair d'un Dieu. » Et 
O dans une leçon, saint Léon exalte de cette façon 
^ Jésus dans son triomphe : « En présence de cette 

multitude sainte, une nature humaine s'élevait au-
dessus de la dignité de toutes les créatures célestes 
pour dépasser les ordres angéliques, pour être élevée 

^ plus haut que les Archanges et ne s'arrêter dans ses 
fi élévations sublimes que lorsque, reçue dans la 

demeure du Père éternel, elle serait associée au trône 
fi et à la gloire de Celui à la nature duquel elle se 
^ trouvait déjà unie en son Fils. » A la 5r leçon du 

Lundi dans l'Octave de l'Ascension, saint Jean 
© Chrysostome écrit : « N'aurait-il pas suffi à la gloire 
o du Christ de pénétrer dans les cieux, d'y prendre 

rang parmi les Anges? Mais non, son humanité a 
a traversé les cieux, elle est montée au-dessus des 

Chérubins, elle s'est élevée plus haut que les Séra-
fi phins; elle ne s'est pas arrêtée avant d'avoir atteint 

le trône du Seigneur. Notre nature a été élevée au-
dessus de tout cela, de façon que l'homme, qui était 

© tenu dans un lieu si bas qu'il ne pouvait descendre 
0 davantage, s'est vu élever à une place si haute qu'il 

ne pouvait monter au delà... C'est la nature humaine 
qui a mérité d'être placée aujourd'hui au-dessus de 
toutes choses. Aujourd'hui les Anges et les Archan-
ges ont vu notre nature, sur le trône du Seigneur, 
resplendissante d'une gloire immortelle. » Et aux 
Matines du Mercredi dans cette même Octave, saint 
Grégoire ajoute : « Ce fut une grande réjouissance 
pour les Anges lorsque l'Homme-Dieu entra dans 
le ciel. Et comme les habits blancs conviennent à 
l'élévation, les Anges apparurent vêtus de blanc au 

1 6 4 



l e c y c l e d e s a n g e s . 

moment de l'Ascension parce que dans ce mys-
tère Jésus se montra l'Homme-Dieu glorieusement 
élevé. » 

A Y Assomption l'Eglise chante que Marie fut 
élevée au-dessus des Esprits célestes qui la saluent 
comme leur reine. « La sainte Mère de Dieu a été 
élevée au-dessus des Anges dans le royaume céles-
te. » « Marie a été élevée au ciel, les anges s'en 
réjouissent, ils en louent et en bénissent le Seigneur » 
disent les antiennes. « Les Anges chantent des hym-
nes, les Archanges la célèbrent, les Vertus la 
glorifient, les Principautés tressaillent, les Puissances 
se réjouissent à l'envi, les Dominations font éclater 
leur allégresse, les Trônes lui font fête, les Chérubins 
répètent ses louanges et les Séraphins publient sa 
gloire. ' » 

Remarquons que, dans toutes les solennités, la 
Préface, après avoir défini brièvement le mystère du 
jour, nous invite à unir nos louanges à celles des 
célestes armées. Noël : « Par le mystère de l'Incar-
nation du Verbe un nouveau rayon de votre 
splendeur est venu briller aux yeux de notre âme » ; 
Pâques : « Le Christ notre Pâque a été immolé » ; 
Ascension : « Après sa résurrection Jésus s'est élevé 
dans les cieux » ; et « c'est pourquoi les Anges 
louent la Majesté divine, etc... » 

Les Anges viennent aussi au-devant des âmes des 
fidèles au moment de la mort. « Que la vaillante 
assemblée des Anges vienne recevoir votre âme à sa 
sortie de votre corps, dit le prêtre à la recomman-
dation de l'âme. Que Satan, ce monstre horrible, 

. 4e leçon des Matines. 

1 6 5 



c h a p i t r e x i i i . 

recule avec ses satellites, qu'il tremble à l'approche 
des Anges qui vous accompagnent. Partez de ce 
monde, ajoute-t-il, âme chrétienne, au nom des 
Anges et des Archanges, au nom des Trônes et des 
Dominations, au nom des Principautés et des Puis-
sances, au nom des Chérubins et des Séraphins. » 
(( Que les cieux lui soient ouverts, demande l'offer-
toire de la messe des défunts, que les Anges se 

g réjouissent avec elle. Que saint Michel, l'Archange 
g de Dieu, vienne la recevoir, lui qui a mérité d'être j| 

placé à la tête de la milice céleste. » Et après l'ab-
soute : « Que tous les anges de Dieu viennent à sa 

v rencontre et la conduisent dans la céleste ]érusalem. ^ 
Venez à son secours, Saints de Dieu, courez à sa 

^ rencontre, Anges du Seigneur, recevez son âme et C 
présentez-la au Très-Haut. » 

* * * 

à * * v> 
Comme les hommes, les Anges sont les membres ^ 

|j du corps mystique du Christ. C'est par Jésus, leur 
g chef, qu'ils rendent leurs hommages à la Majesté <| 

divine en union avec toute l'Eglise militante. « Per $ 
^ quem majestatem tuam laudant Angeli... par le 

Christ les Anges louent la Majesté divine, les Domi-
nations l'adorent, les Puissances la révèrent, les 
Cieux, les Vertus des cieux et les bienheureux 

g Séraphins la révèrent » (Préface commune). 
« Quand tu priais avec larmes, disait Raphaël à 

^ Tobie, j'offrais tes larmes au Seigneur. 1 » Par deux 
fc fois dans sa sainte Règle, saint Benoît affirme que 
j| « à tout instant du jour et de la nuit, quotidiennement 
L l . Tobie XII, 12. 

166 



l e c y c l e d e s a n g e s . 

nos actes sont déclarés au Seigneur par les Anges 
qui nous sont députés. 1 » 

Au Confiteor le célébrant et les fidèles recourent à 
l'intercession de saint Michel « ideo precor beatum 
Michaelem Archangelum ». 

A l'Offertoire, le prêtre en encensant l'autel de-
mande : (i Que par l'intercession de l'Archange 
saint Michel qui se tient à la droite de l'autel de 
l'encens et de tous ses élus le Seigneur daigne bénir 
cet encens et le recevoir en odeur de suavité. » 

C'est une allusion à la vision que saint Jean eut du 
ciel : « Un Ange se tint devant l'autel, ayant un en-
censoir d'or, et on lui donna une grande quantité de 
parfums afin qu'il offrît les prières de tous les Saints 
sur l'autel d'or qui est devant le trône de Dieu et la 
fumée des parfums, composés des prières des Saints, 
s'élevant de la main de l'Ange, monta vers Dieu. » 

Les Anges offrent nos prières à Dieu, mais ils le 
font sous les ordres et par l'intermédiaire de Michel 
« chef de la milice céleste ». « Prince très glorieux, 
Archange Michel, dit la liturgie, souvenez-vous de 
nous, ici et en tous lieux, priez toujours le Fils de 
Dieu pour nous, alléluia. 2 » 

Après avoir consacré les saintes espèces le célé-
brant s incline profondément et dit : « Nous vous 
supplions, ô Dieu tout puissant, de commander que 
ces choses soient portées sur votre autel sublime 
en presence de votre divine Majesté par les mains 
de Votre saint Ange afin que... nous soyons remplis 
de toute bénédiction céleste et de toute grâce. » 
(i 11 est, en effet, évident, dit Durand, que l'on doit 

Ch. VII. — 2. A nt. du Magnificat, 8 mai. 

167 



c h a p i t r e x i i i . 

croire que l 'Ange assiste aux saints mystères pour 
offrir à Dieu les prières du prêtre et du peuple. 1 » 
Et Bossuet commente ce passage en disant : « Que 
pourrait-on faire de mieux que de demander la 
société du saint Ange qui préside à l'oraison et en 
lui de tous les Saints, compagnons de sa béatitude, 
afin que notre présent monte promptement et plus 
agréablement jusqu'à l'autel céleste lorsqu'il sera 
présenté en cette bienheureuse compagnie. 2 » Les 
prières offertes à Dieu par l'intermédiaire des Anges 
lui sont plus agréables. 

Expliquant la parole de Jésus : « Leurs Anges 
voient toujours la face de mon Père », saint Hilaire 
écrit : a Que les Anges président aux prières des 
fidèles, c'est une doctrine absolument certaine. Les 
Anges offrent donc tous les jours à Dieu les prières 
des enfants que le Christ a sauvés et il y a grand 
péril à mépriser celui dont les désirs et les demandes 
sent portés avec tant d'honneur jusqu'au trône de 
Dieu éternel et invisible par le ministère des Anges 
qui forment sa cour. 3 » 

A cause de leur supériorité de nature et de leur 
participation aux mystères de notre salut c'est par 
les Anges aussi que Dieu se plaît à nous faire l'ap-
plication des mérites de Jésus-Christ. « S'ils mon-
tent au ciel c'est pour y porter nos prières, s'ils en 
descendent c'est pour nous en rapporter les dons de 
Dieu » dit Origène 4. 

I. Rational. I". II. p. 322. — 2. Médit. XIV. — 3. 9e leçon des 
Matines du 12 oci. — 4. Logos. 

1 6 8 



l e c y c l e d e s a n g e s . 

Les Anges ont pris une part active à l'œuvre 
d e 

notre rédemption. Saint Raphaël apparaît dans 
l'Ancien Testament et saint Michel dans le Nouveau 
Testament. Un mauvais ange avait tenté Eve au 

© paradis terrestre et fait tomber par elle Adam. 
L'archange Gabriel vint demander à la « nouvelle 
Eve » son consentement à l'Incarnation du « Nouvel 
Adam » qui devait nous relever. Les Anges adorè-
rent Jésus à sa venue en ce monde. Le démon tenta 
le Christ au désert et les bons Anges vinrent le 
servir. Un ange du Seigneur vint consoler le Ré-
dempteur à Gethsémani. Et nous savons combien 

g les Anges furent unis aux mystères glorieux du 
t; Sauveur. Rien d'étonnant donc à ce qu'ils servent 

d'intermédiaires entre Dieu et les hommes pour la 
o distribution des grâces dont tous ces mystères sont 

la source. Cette médiation angélique est enseignée 
formellement par la liturgie. A l ' 

Asperges me le prêtre demande à Dieu dans 
l'oraison « d'envoyer son saint Ange qui veuille bien 
garder, soutenir, protéger, visiter et défendre tous 

\ ceux qui sont assemblés dans l'Eglise ». 
Au Munda cor le célébrant dit : (( Purifiez mon 

cœur et mes lèvres, ô Dieu tout-puissant, qui avez X 
© purifié d'un charbon ardent les lèvres du prophète 
O Isaïe. » Ce fut par un Ange que le prophète fut 
3 purifié. « Je m'écriais : malheur à moi! je ne puis 

parler, car je suis un homme impur, et j'habite au A 
g milieu d'un peuple impur aussi des lèvres! Alors 

vola vers moi un des Séraphins. 11 tenait un charbon 
de feu qu'il avait pris avec des pincettes sur l'autel. © 
Il l'approcha de ma bouche et dit : Voilà que ce ^ 

1 6 9 



c h a p i t r e x i i i . 

charbon de feu a touché tes lèvres; ton iniquité sera 
effacée et ton péché sera expié. 1 » On recourt à 
l'autel à l'intermédiaire de cet ange pour que par lui 
Dieu nous purifie. 

A la fin de la messe le célébrant s'adresse encore 
au prince des Anges dans une oraison qu'il dit au 
pied de l'autel. « Saint Michel archange, défendez-
nous dans le combat; par la vertu divine, refoulez 
en enfer Satan et les autres esprits malins qui sont 
répandus dans le monde pour la perte des âmes. » 

Au baptême des Adultes l'Eglise demande à Dieu 
que <( de même qu'un ange fut préposé, jour et nuit, 
à la garde des fils d'Israël lorsqu'ils sortaient 
d'Egypte, il veuille bien députer du haut du ciel son 
saint Ange qui garde de même ces catéchumènes et 
les conduise à la grâce du baptême » 2. 

A la bénédiction des Cendres l'Eglise supplie 
Dieu de « daigner envoyer du ciel son saint Ange 
pour bénir et sanctifier ces cendres ». Lorsqu'elle 
bénit une tombe, un pont, un véhicule, etc... elle prie 
de même le Très-Haut de députer l'un de ses anges 
pour les garder. 

La liturgie est remplie de cette pensée que c'est 
par le ministère des Anges que Dieu vient jusqu'à 
nous et que nous allons jusqu'à Lui. Ils sont nos 
intermédiaires. N'est-ce pas, du reste, la confirmation 
de ce point de doctrine affirmé par les plus anciens 
Pères qu'à la hiérarchie ecclésiastique correspond la 
hiérarchie angélique et que comme nous usons de 
la médiation du Pape, des Evêques et des Curés il 
nous faut aussi user de la médiation de saint Michel, 

I. Isaïe, VI, 7. — 2. Rituel: Baptême des Adultes. 

170 



l e c y c l e d e s a n g e s . 

le chef des milices célestes, de l 'Ange du diocèse et 
de celui de chaque église '. 

Et c'est pourquoi l'Eglise en invoquant constam-
ment dans son culte les Anges comme médiateurs, 
nous fait rendre par eux à Dieu des hommages qui 
lui 

sont plus agréables et nous assure, par eux aussi, 
les grâces dont nous avons besoin. Motif nouveau 
pour lequel la liturgie est la source première et 
indispensable du véritable esprit chrétien. 

I. Chaque diocèse et chaque paroisse ont leur Ange gardien. Au 
Brésil on célèbre la fête de l'Ange gardien de la nation 

171 



O 

PRÈS les Anges, l'Eglise honore les 
Saints. Le Temps après la Pentecôte 
leur est plus spécialement réservé, 
car il célèbre l'œuvre sanctificatrice 
de l'Esprit-Saint. C'est dans cette 
période, dont la durée absorbe la 

moitié de l'année, qu'on trouve naturellement le plus 
grand nombre des fêtes des Saints. Et tout d'abord, 
primant toutes les autres, au 1 " novembre, la Tous-
saint, fête d'obligation avec Vigile et Octave. 

Entre les principaux Saints, la liturgie consacre 
l'ordre suivant, que l'on trouve dans les litanies des 
Saints. Après les saints Anges viennent : « Saint 
Jean-Baptiste, saint Joseph, les saints Patriarches et 
Prophètes, saint Pierre, saint Paul, saint André, saint 
Jean, tous les saints Apôtres et Evangélistes, etc... » 
Au Confiteor on cite de même après saint Michel : 
« Saint Jean-Baptiste, les saints Apôtres Pierre et 
Paul et tous les Saints. » 

Cet ordre dépend de la fonction plus ou moins 
importante que les Saints ont remplie dans le plan 
de l'Incarnation. Le premier rang appartient à saint 
Jean-Baptiste, précurseur du Sauveur. Comme les 
autres Saints il est honoré le jour de sa mort 

172 



L E C Y C L E D E S SAINTS. 

(29 août), mais par un privilège qu'il partage avec 
la sainte Vierge et Notre-Seigneur, sa naissance 
(24 juin) est l'objet d'une fête de 1' classe avec 
Vigile et Octave, fête qui fut chômée jusqu'à la 
réforme de 191 1. Il serait à souhaiter que son culte 
reprît dans l'estime des fidèles la place d'honneur 
qu'il avait autrefois et que rappellent encore quel-
ques usages populaires comme les feux de la 
Saint-Jean. 

Après lui vient saint Joseph, le 19 mars. Le 
Carême ne permettant pas de lui donner une Octave, 
une autre fête, appelée Solennité de saint Joseph et 
comportant une Octave, a été instituée le Mercredi 
de la 3e semaine de Pâques. Saint Joseph est l'époux 
virginal de Marie et, par ce véritable mariage, il est 
le père de l'enfant Jésus, car il a des droits sur le 
fruit béni de la Vierge son épouse. Il est aussi le 
patron de l'Eglise universelle. Une préface spéciale 
fait valoir tous ces titres. 

Ce sont ensuite les Apôtres car ils ont vécu dans 
l'intimité de Jésus et furent choisis pour prêcher 
dans le monde son Evangile. Autrefois leurs fêtes 
étaient chômées comme le Dimanche. Elles sont, à 
part deux exceptions, précédées d'une Vigile; ce qui 
nous montre l'importance que nous devons y atta-
cher. Sanctifions-les par l'assistance à la messe et 
par la communion, au lieu de les laisser passer 

!. Saint André, avec Vig. (30 nov.) — Saint Thomas, avec Vig. 
(2! déc.) — Saint Jean, avec 8P jour Oct. (27 déc.) — Saint Matthias, 
avec Vig. (24 févr.) — SS. Philippe et Jacques (1 mai) — Saint Pierre 
et saint Paul, avec Vig. (29 juin) — Saint Jacques, avec Vig. (25 juil.) 
— Saint Barthélémy, avec Vig. (24 août) — Saint Matthieu, avec Vig. 
(21 sept.) — Saint Simon et saint Jude, avec Vig. (28 oct.) — Saint 
Marc, evang. avril) — Saint Luc, évang. (18 oct.). 

1 7 3 



g 

CHAPITRE XIV. 

inaperçues comme cela arrive trop souvent. 
Ne 

pourrait-on pas attirer davantage l'attention des 
enfants sur ces fêtes dans les collèges, ne serait-ce 
que par une petite faveur? 

Le 29 juin, anniversaire du martyre de saint Pierre 
le Chef de l'Eglise et de saint Paul le Docteur des 
nations, compte parmi les plus grandes Solennités. 
Cette fête comporte l'obligation d'assister à la messe 

g et de suspendre le travail Elle est suivie d'une 
g Octave et préparée par une Vigile qui, jusqu'à la 
g publication récente du code canonique, imposait le 

jeûne à tous les fidèles. 
Ce jour-là il faut spécialement prier pour le Pape, 

o successeur de saint Pierre. Ces deux Apôtres ont 
g encore cinq autres fêtes au cours de l'année 2. 

Les fêtes des saints Patrons d'une nation, d'un 
^ diocèse et d'une paroisse sont placées par l'Eglise 

au rang des plus grandes solennités, parce que c'est 
par leurs labeurs que ces régions ou ces localités 
furent christianisées. Ces Saints sont nos Pères dans 
la foi et toujours ils continuent du haut du ciel à 

g étendre leur protection sur les pays où ils vécurent, 
où on les honore et où on conserve leurs reliques. 

La fête de la Dédicace des Eglises est aussi fort 
^ importante. Il y a pour toute l'Eglise la fête de la 
O Dédicace de la basilique du Saint-SauVeur à Rome 
jâ (9 novembre) et celle de la Transfiguration de Notre-
g Seigneur, co-titulaire de cette basilique (6 août).Cette 

l. Le concordat supprima cette obligation pour la France et la 
ff Belgique. — 2. Chaire de Saint-Pierre à Rome (18 janvier) — Conver-
ge sion de saint Paul (25 janvier) — Chaire de Saint-Pierre à Antioche 

(22 février) — Commémoration de saint Paul (30 juin) — Saint Pierre-
aux-liens (1 aoûcy. 

1 7 4 



Si 
© 
I 
I i t 
I 
G 

i i 
I 
G 

g 
I 
I 

s 
I 

L E C Y C L E D E S SAINTS. 

église fut le premier centre du culte catholique. 
Il y a encore la Dédicace des basiliques de Saint-

Pierre et de Saint-Paul (18 novembre) construites à 
l'endroit du martyre de ces deux Apôtres et celle de 
Sainte-Marie-Majeure (5 août) qui est la plus grande 
basilique consacrée dans la ville éternelle à la sainte 
Vierge. On y garde des morceaux de la crèche de 
l'enfant Jésus; aussi représente-t-elle à Rome, Beth-
léem. La basilique dite de Sainte-Croix en Jérusalem 
y représente le Calvaire, car on y garde de la terre 
rapportée du Golgotha et des reliques de la sainte 
Croix. Les reliques de la vraie Croix sont celles dont 
l'Eglise fait le plus de cas comme le montre la céré-
monie de l'adoration de la Croix le Vendredi-Saint 
et aux fêtes de 1 Invention de la sainte Croix (3 mai) 
et de VExaltation de la sainte Croix (14 septembre). 
La liturgie glorifie le bois sacré sur lequel mourut le 
Sauveur; elle exalte cet arbre planté dans le paradis 
de l'Eglise et dont le fruit béni rendit la vie à ceux 
à qui l'arbre planté au milieu du paradis terrestre 
avait donné la mort. 

Les premiers Saints qui furent honorés après les 
Apôtres furent les Martyrs. On élevait des temples 
sur le lieu de leur supplice ou sur leur tombe. Dans 
les catacombes, on célébrait les saints mystères sur 
leurs dépouilles mortelles : de là l'usage de mettre 
des reliques dans la pierre d'autel Les martyrs sont 
ainsi associés au Martyr du Calvaire pour lequel ils 
répandirent leur sang en « témoignage » de leur foi 
en lui. 

1. Les relique;: furent toujours honorées dans l'Eglise et c'est ainsi 
existe danu beaucoup de diocèses une fête en l'honneur des 
es qu'on y conserve. 

175 



| c h a p i t r e xviii. | 

Les plus grands de ces Martyrs sont les saints 
Innocents (28 déc.) qui reçurent tout enfants le 
baptême du sang et confessèrent Jésus « non loquen-
do sed moriendo — non pas en parlant, mais en 
mourant pour lui », saint Etienne, protomartyr (26 dé-
cembre), dont la fête a un jour octave et saint Laurent 
(10 août), dont la fête a une Vigile et un jour octave. 

Viennent ensuite tous les autres saints Pontifes, 
Confesseurs, Vierges, saintes Femmes et Veuves, à 
la tête desquels nous remarquons tout d'abord, 
parce qu'intimement associés au plan divin, saint 
Joachim et sainte Anne, parents de la sainte Vierge. 

L'Eglise décerne à certains de ses Saints Confes-
seurs le titre de Docteur. Il y a quatre grands 
Docteurs de l'Eglise grecque 1 et quatre de l'Eglise 
latine 2 et dix-sept autres 3. 

L'Eglise honore aussi les principaux législateurs 
des Ordres religieux : 
Saint Benoît, fondateur des Bénédictins (Double majeur, 21 mars) 
Saint François d'Assise, fond, des Franciscains (Double majeur, 4 oct.) 
Saint Dominique, fondateur des Dominicains (Double majeur, 4 août) 
Saint Ignace, fondateur des Jésuites (Double, 31 juillet) 
Saint Alphonse, fondateur des Rédemptoristes (Double, 2 août) etc... 

Toutes ces fêtes de Saints qui se rapportent à des 
1. Saint Jean Chrysostome (27 janvier) — Saint Athanase (2 mai) 

— Saint Basile (14 juin) — Saint Grégoire de Nazianze (9 mai. — 
2. Saint Jérôme (30 sept.) — Saint Augustin (28 août) — Saint Gré-
goire le Grand (12 mars) — Saint Ambroise (7 décembre). — 3. Saint 
Hil&ire (14 janv.) — Saint François de Sales (29 janv.) — Saint Cyrille 
d'Alexandrie (9 février) — Saint Pierre Damien (23 févr.) — Saint 
Léandre (27 févr.) — Saint Thomas d'Aquin (7 mars) — Saint Cyrille 
de Jérusalem (18 mars) — Saint Jean Damascène (27 mars) — Saint 
Isidore (4 avril) — Saint Léon (11 avril) — Saint Anselme (21 avril) — 
Saint Bède (27 mai) — Saint Bonaventure (17 juillet) — Saint Alphonse 
(2 août) — Saint Bernard (20 août) — Saint Pierre Chrysologue (4 dé-
cembrej — Saint Ephrem fut déclaré Docteur par Benoît X V . 

176 



J©®©©©®©®©®©®©1®©®©®®®©®©®©®©®©®©®? 

L E C Y C L E D E S SAINTS. 

époques différentes sont, en abrégé, l'histoire de 
l'Eglise à travers tous les temps. Il est fort utile de 
lire leur vie le jour de leur fête. C'est ce que l'Eglise 
fait dans les légendes du bréviaire. 

Les Saints, d'abord peu nombreux dans le calen-
drier chrétien, le devinrent de plus en plus, car 
chaque siècle en produisit de nouveaux. « Les offices 
des Saints se sont peu à peu multipliés, constate 
Pie X, et il s'en est suivi une disparition presque 
complète de la liturgie dominicale et des fériés. » Ce 
pouvait être un danger si l'âme, absorbée par les 
fêtes de ceux qui ne servirent que d'instruments 
secondaires à l'œuvre de notre rédemption, perdait 
de vue Celui qui en fut l'auteur principal, Notre -
Seigneur, dans le cadre traditionnel des grands 
mystères de notre religion. Aussi, pour tout restaurer 
dans le Christ, le saint Père rendit au Cycle Christo-
logique toute la prééminence qui lui revient. Les 
fêtes des Saints, rétablies dans leurs justes limites, 
permirent de voir de nouveau toutes les lignes 
maîtresses du Propre du Temps. Le Cycle Sanctoral 
a donc pour première loi de s'effacer presque 
toujours devant les Dimanches et les grandes fêtes 
qui nous rappellent au cours de l'année toute la vie 
et tous les gestes de Jésus. L'Evangile ainsi remis en 
pleine lumière, les figures des Saints qui travaillèrent 
autour du Sauveur occupent dans le culte de l'Eglise 
le rang qui leur revient. Il serait à désirer que cette 
hiérarchie fût observée. Et l'un des avantages de la 
liturgie est précisément de nous faire rendre, en 
général, à tous les Saints au cours de l'année les 

177 



| c h a p i t r e xviii. | 

honneurs qui leur sont dus, eu égard à leur dignité 
g respective. 
g> Sauf de rares exceptions, il est à remarquer que 

ni à l'office, ni à la messe, l'Eglise ne s'adresse 
directement à eux, mais à Dieu en qui elle reconnaît 
l'auteur de toute sainteté. Ainsi l'Invitatoire des 
Matines est généralement conçu en ces termes : 
<( Venez, adorons le roi des Apôtres..., des Mar-
tyrs..., des Confesseurs..., des Vierges », selon la 
catégorie à laquelle appartient le Bienheureux que 
l'on fête. Jamais les Collectes ne s'adressent aux 
Saints; elles font simplement appel à leur interces-
sion après avoir signalé les merveilles de grâce 
opérées par Dieu en eux. Par exemple, le 25 janvier, 
Conversion de saint 

Paul : (( 0 Dieu qui avez instruit 
tout l'univers par la prédication du bienheureux 
Paul, etc..., etc... » Le 5 février, sainte Agathe : « O 
Dieu qui entre autres merveilles de votre puissance 
avez rendu victorieux dans les tourments du martyre 
le sexe même le plus faible... » etc. 

Et c'est parce que le culte envers les Saints con-
siste surtout à glorifier en eux l'œuvre du Très-Haut 
lui-même, que la messe, qui est le suprême hommage g 
d'adoration envers Dieu, est aussi le plus grand <| 
hommage qu'on puisse rendre aux Saints. Célébrer g 
le saint Sacrifice en l'honneur des Saints, c'est, en ^ 
effet, présenter à Dieu le sang de Jésus pour l'adorer ^ 
et le remercier infiniment de tous ses bienfaits à leur «a 
égard. Et les Saints, désireux de glorifier le Très- a 
Haut de tout ce qu'il a fait pour eux, nous sont a 
spécialement reconnaissants de le faire à leur inten- h 
tion. Cela augmente leur bonheur. 

178 



L E C Y C L E D E S S A I N T S . iji | | 
Que si l'on considère le sacrifice de la loi nouvelle 

en tant qu'il possède une vertu d'expiation et d im- g 
pétration, l'offrir à Dieu aux fêtes des Saints, c'est <| 

(t offrir, en même temps que les mérites et la prière de j 
Jésus, les mérites passés des Saints et leur interces- g 

g sion présente. 
Et c'est spécialement le jour anniversaire de leur 

p entrée au ciel, qui est le jour de leur fête, que ces 
Saints sont plus puissants auprès de Dieu. Aussi les @ 

ft oraisons de leur messe parlent-elles toujours ou de 
leurs mérites ou de leur intercession. La Postcom- g 
munion de la Solennité de saint Joseph par exemple A 
demande à Dieu que : « par les mérites et Yinter- Q 

g cession du bienheureux Joseph, nous soyons partici- g 
^ pants de la gloire éternelle. » 

Dans l'Ancien Testament on s'adressait au g 
Très-Haut en employant la médiation des Patriar-
ches pour être agréé de lui : « Nous t'en prions, 
Seigneur notre Dieu, ne retire pas de nous ta 
miséricorde à cause d'Abraham, ton bien-aimé: . & 
d'isaac, ton serviteur et d'Israël, ton Saint » disait <| 
Azarias dans sa fournaise « Je sauverai Jérusalem ^ 
a cause 

de toi et de mon serviteur Daniel » déclare J, 
le prophète au roi Ezéchias L'Eglise ne cessera 
pas de le faire : « Dieu de nos pères, Dieu 
d'Abraham, Dieu d'isaac, Dieu de Jacob, Dieu qui 
êtes apparu sur le Mont Sinaï à votre serviteur 
Moyse etc... 3 » Mais elle substitue le plus souvent 
ou ajoute au souvenir des Patriarches et des Pro-
phètes celui des Saints. « Dieu des Anges, Dieu des 

I. Ex. 32, 13. — Dan. III, 35. — 2 4 Rois, X I X , 34. — 3. Rituel 
du Baptême des adultes et Messe de Mariage. 

1 7 9 



| c h a p i t r e xviii. | 

Archanges, Dieu des Patriarches, Dieu des Prophè- ^ 
tes, Dieu des Apôtres, Dieu des Martyrs, Dieu des | 
Confesseurs, Dieu des Vierges, etc... ' » Le jour de 
la Toussaint elle demande « qu'en célébrant dans 
une même Solennité tous les mérites des Saints, Dieu 
nous accorde, en vue d'un si grand nombre d inter-
cesseurs. l'abondance tant désirée de sa miséricorde » | 
(Oraison). 

C'est le mystère de la Communion des Saints en yt 
vertu duquel ces âmes, bien qu'habitant au ciel, nous 
sont pourtant intimement unies, car elles sont, com- f 
me nous, les membres du corps mystique du Christ J| 
et c'est par elles que la vie divine de notre Chef % 
parvient jusqu'à nous. Ils sont auprès de Dieu les 
avocats qui plaident continuellement notre cause en 
s'unissant pour le faire à Jésus-Christ. Aussi leur 
souvenir est-il toujours uni par l'Eglise à celui de la 
victime du Golgotha. Leurs reliques sont dans 
l'autel, et au Canon de la messe on honore la 
mémoire de tous les Saints (Communicantes). 
<( C'est toute la cité rachetée, dit saint Augustin, 
c'est-à-dire l'assemblée et la société des Saints qui 
est le sacrifice universel, et qui est offerte à Dieu par ^ 
le Grand-Prêtre qui s'est offert pour nous dans sa 
Passion. » Cette union de l'holocauste de Jésus et de 
celui de ses Saints, à la messe, nous assure bien des 
grâces. 

* 
* * 

Le culte des Saints tels qu'il nous est présenté par 
la liturgie consiste enfin à imiter leurs vertus. 

1. Rituel, ibid. 

AëXĝ ë̂Xĝ S 

0 

1 8 0 



M 

fi 0 

p 

» 

» 

l e c y c l e d e s s a i n t s . 

(i Faites, dit, le 1er mai, l'Oraison des saints Philippe 
et Jacques, que nous réjouissant de leurs mérites, 
nous mettions à profit leurs exemples. » « Permettez 
dans votre bonté, dit celle du 5 février, qu'honorant 
la naissance de la bienheureuse Vierge et Martyre 
Agathe nous montions à vous en imitant ses 
exemples. » 

Qui pourrait dire la portée morale de tous les actes 
de générosité et de vertu accomplis par les Saints et 
rappelés chaque jour par l'Eglise. L'âme en ayant 
continuellement devant les yeux leur vie si édifiante 
fuit plus facilement le mal et recherche avec plus 
d'ardeur les vrais biens. 

A Athènes, sur la place publique, les citoyens 
avaient dressé les statues des héros de leur patrie et 
lorsqu'ils passaient devant elles, en voyant leur air 
martial, instinctivement, ils se redressaient. 

C'est ce que produit pour les chrétiens le Cycle 
des Saints. En voyant tous ces héros du Christianis-
me, ils se redressent et marchent plus généreusement 
dans la voie de la sainteté. 

Et c'est ainsi que la liturgie est encore pour nos 
âmes la source première et indispensable du vérita-
ble esprit chrétien. 

181 



5 O 

A liturgie n'est pas seulement une 
religion de formules et de gestes. 
« Ils pensent qu'ils vont être exaucés 
en parlant beaucoup », disait Jésus 
au sujet des Pharisiens qui ne s'en 
tenaient qu'à des rites extérieurs. Et 

bien des ndèles croient avoir tout fait lorsqu'ils ont 
fé récité des textes liturgiques et chanté du plain-chant 
^ d'une façon impeccable. « C'est en esprit et en vérité 

qu'il faut adorer : In spiritu et Veritate oportet ado-
i rare » leur déclare le Christ. 

Le sacrifice de la messe, qui est le centre du culte 
officiel de l'Eglise, est un rite extérieur qui ne profite, 
ainsi que nous l'avons vu, qu'à ceux qui se sacrifient 
non seulement afïectivement mais aussi effectivement 
avec la divine victime. 

Les Sacrements sont des signes sensibles qui, bien 
que produisant leurs effets par eux-mêmes, ne sanc-
tifient ceux qui les reçoivent que dans la mesure de 
leurs dispositions intérieures. 

L'Office divin est une prière Vocale qu'il faut dire 
en esprit de prière si nous voulons être écoutés. 

K? « Sachons, dit saint Benoît, que ce n'est pas par des 
?/ multiples paroles, mais par la pureté du cœur et 

1 8 2 



l a m é d i t a t i o n l i t u r g i q u e . 

componction des larmes que nous serons exaucés » ' 
et en parlant de la manière de réciter l'office il dit. 
nous l'avons déjà vu : « Lorsque nous psalmodions, 
que notre esprit soit pénétré des pensées que nos 
paroles expriment : mens nostra concordet Voci 
nostrœ2 », c.-à-d. que notre prière Vocale soit aussi 
mentale. 

« Ce ne serait pas assez d'assurer la dignité et la 
bonne exécution matérielle de l'office divin, écrit 
Dom Delatte. Il convient que notre intelligence sache 
à qui s'adressent paroles et mélodies; il convient 
qu'elle soit attentive à la pensée du Psalmiste et de 
l'Eglise. Il 

convient que notre cœur s'échauffe réel-
lement tandis que notre voix retentit. Et, pour 
achever l'harmonie, notre vie elle-même se mettra 
d'accord avec notre pensée, notre amour, notre voix. 
Alors, mais alors seulement, la liturgie aura atteint 
son double but : honorer Dieu et nous sanctifier. 3 » 

A côté de cette erreur qui fait consister le culte 
liturgique de l'Eglise en une sorte de ritualisme sans 
âme, il en est une autre non moins funeste et qui 
laisse croire que lorsqu'on a vaqué à la prière 
officielle on peut se tenir quitte de l'exercice de 
l'oraison privée. 

N'est-ce pas Notre-Seigneur lui-même qui a dit : 
(( Quand tu veux prier, entre dans ta chambre, et 
ayant fermé ta porte, prie ton Père qui est présent 
dans le secret, et ton Père qui voit dans le secret te 
le rendra.4 » Et toute la tradition n'a-t-elle pas 
toujours affirmé par la voix des Pères de l'Eglise que 

I. Sainte Règle, Ch. X X : Du respect dans la prière. — 2. ld., 
- Ch. XIX . — 3. Commentaire sur la Règle de saint Benoit, p. 215. — 
g 4. Matth. VI. 6. 

183 



| c h a p i t r e xviii. | 

la prière de tous les instants est indispensable, car 
toujours il faut que nous disions notre amour à Dieu. 
Dans le monde des sciences la réflexion s'impose; 
l'on doit continuellement y revenir pour les pénétrer 
toujours davantage et ne pas les oublier, et dans le ^ 
monde surnaturel, pour connaître Dieu et nous con- «jj 
naître nous-mêmes, pour chercher le bien et fuir le 
mal, il faut y penser souvent et faire incessamment \ 

fi de ces sujets l'objet de nos méditations au cours de 
la journée. C'est alors, et alors seulement qu'à la 
lumière déifique, dans ce cœur à cœur divin que 
l'on appelle l'oraison, nous prendrons davantage 
conscience de la grandeur divine et de notre 
néant, et par suite, des obligations comme aussi des 

1 

4 

avantages qui en découlent pour nous. Si ces 
avantages sont méconnus, nous les mépriserons, et 
si ces obligations sont oubliées, nous les violerons. 

O « Ignoti nulla cupido. » 
<t La prière liturgique, dit Dom Ryelandt, est 

£ essentiellement une forme de prière collective et i 
g sociale qui, toute belle et sainte qu'elle soit, ne pourra 

jamais se substituer totalement au besoin de vie inté-
p rieure personnelle qu'éprouvent les âmes que Dieu 
£ attire à Lui. Pour tous ceux qui ressentent, soit le ^ 

besoin de se former des convictions senties et intimes g 
sur les vérités de la foi, soit le besoin de prier en 
silence pour se repentir de leurs fautes, pour remer-

tp cier, aimer et s'humilier, il faut qu'en dehors des <> 
devoirs du culte officiel, ils se réservent un temps 
pour prier en privé et méditer. Quelle que soit la 

© beauté des textes des psaumes et des prières litur-
giques, la méditation et l'oraison en privé gardent 

184 



l a m é d i t a t i o n l i t u r g i q u e . 
«s 

néanmoins leur place essentielle en toute vie inté- © 
rieure normale. ' » 

La méditation s'impose donc à tout chrétien, et il 6j 
n'y a pas lieu de s'en effrayer comme cela arrive ^ 
à beaucoup de personnes, car elle consiste simple-

\ ment dans l'union de la réflexion et de la prière. ^ 
a Lisez peu chaque fois, dit Fénélon 2, lisez lentement 

g et sans avidité, lisez avec amour. » Dans cette lecture, A 
en effet, où je demande à Dieu de m'éclairer, mon 
intelligence, la première mise en branle, se pénètre A 
de la vérité et la propose sous forme de bien à la 
volonté; ma volonté, qui n'aime que dans la mesure 
où 

elle connaît, s'embrase à son tour de la charité 
a divine et s'excite dans l'oraison à prendre des réso- a 

lutions pratiques. Pour les commençants, l'entende- % 
<5 ment a un plus grand rôle à jouer que la volonté, 

c'est la méditation proprement dite; pour les plus 
Y avancés, au contraire, le travail du cœur l'emporte 
ï sur celui de l'intelligence, c'est l'oraison proprement 
}• dite. La réflexion dans les deux cas précède, l'affec-

tion ou dévotion suit; celle-là est le moyen, celle-ci ^ 
V la fin. Aussi toutes deux sont désignées par les 

maîtres de la vie spirituelle sous le terme générique 
g) d'oraison, car, soit méditation, soit oraison, elles « 

sont inséparables, et dans la pratique toujours se 
) compénètrent jusqu'à un certain point. « Quand vous $ 

lisez, c'est Dieu qui vous parle, dit saint Augustin, <f 
et quand vous priez, c'est vous qui parlez à Dieu. 3 » J» 
L'intelligence écoute et le cœur répond, car l'intel-
lection y est toute pénétrée d'onction et d'amour. 

1. Semaine liturgique de Maredsous : Bréviaire et Méditation, 2 
£ p. 173. — 2. Œuvres complètes, t. III. p. 192. — 3. In Psalm, 85. 

185 



| c h a p i t r e xviii. | 

A côté des relations officielles que le culte litur-
gique établit avec Dieu, il y en a donc d'autres qui 
ont un caractère privé. D'une part c'est le protocole 
de la cour du roi céleste: c'est la hiérarchie sacer-
dotale (Pape, Evêques et Prêtres) qui, au milieu de 
toute la foule assemblée dans le palais royal qu'est 
le Temple, rend au Père céleste par Jésus-Christ un 
culte public dont les formules et les rites sont authen-
tiquement déterminés pour l'Eglise. 

De l'autre, c'est l'audience privée où les sujets 
s'entretiennent plus familièrement avec leur monar-
que; c'est la réception populaire qui peut se faire 
partout et où tous ont leur mot à dire. C'est ce foyer 
familial où le père reçoit avec tendresse les confiden-
ces de son enfant. Cette forme de prière non 
officielle, tout en restant sous un certain contrôle des 
chefs spirituels 1 laisse toutefois aux âmes une plus 
grande liberté dans leurs effusions personnelles avec 
Dieu. % 

La prière liturgique ou publique est essentielle-
men sociale et nécessairement extériorisée, puisque 
c'est l'Eglise comme telle, c'est-à-dire comme société ^ 
Visible qui l'adresse au Créateur. Et cette prière est ^ 
grande parce qu'elle est authentiquement la voix 

de 
l'Epouse. 

La prière non liturgique ou privée est parfois 
extérieure comme la récitation du chapelet, les 
prières de confréries, etc... ou simplement intérieure § 
comme la méditation et l'oraison mentale. Elle se ^ 
fait dans les églises ou dans les maisons privées. Et $ 1. Confesseur ou directeur, livres ou exercices spirituels approuvés 

[ j par l'Eglise, prières indulgenciées, etc.... etc.. 

186 

«0 



LA MÉDITATION LITURGIQUE. 

cette prière faite aussi par les membres du corps 
mystique de Jésus sous la motion de l'Esprit-Saint 
a sur la première l'avantage de réaliser le comman-
dement du Maître : « Il faut toujours prier et ne 
cesser jamais. ' » 

Voyons donc les rapports qui existent entre ces 
deux formes de prières. 

I. C E QU'EST LA PRIÈRE LITURGIQUE POUR LA 
PRIÈRE PRIVÉE. 

(( Etablir entre ces formes de la prière catholique 
un parallèle jaloux, les isoler l'une de l'autre dans 
une sorte de rivalité ne saurait avoir aucun avantage; 
et nous cherchons vainement comment elles pour-
raient se nuire ou s'exclure. Heureux qui les unit 
toutes deux dans un commun amour! Que l'une et 
l'autre demeurent à leur rang dans la pratique et 
dans l'estime des enfants de l'Eglise. 2 » 

La prière liturgique, dit Dom Gréa, est « le plus 
excellent hommage qui puisse être rendu à Dieu par 
l'homme sur la terre; tout ce qui la diminue est un 
malheur public et sa suppression est le dernier châti-
ment dont Dieu menace les cités : « Je ferai cesser 
en ce lieu la voix de l'époux et de l'épouse (Jérém. 
VII, 34), le solennel colloque de Jésus-Christ et de 
l'Eglise. 3 » 

La prière liturgique, réglée et dirigée par la hiérar-
chie sacrée, exerce un utile contrôle sur la prière 
privée et empêche les illusions possibles de l'inspi-
ration individuelle. Elle donne à la dévotion privée 

I. Luc. XVI1. I. — 2. Madame l'Abbesse de Solesmes : « La vie 
spirituelle et l'oraison », Ch .X .— 3. Le bréviaire romain: Introduction. 

1 8 7 



c h a p i t r e x v . 

i une ampleur plus grande, car le culte officiel de 
l'Eglise est, dans toute la force du sens étymolo- s 
gique, la prière chrétienne, c'est-à-dire la prière faite 
par toute la collectivité sous la présidence d'un 
membre de la hiérarchie catholique. « Notre oraison 
intérieure en s'extériorisant, écrit Dom Lambert 
Beauduin, nous met sous le contrôle de l'Eglise et 
en contact avec toute l'assemblée des fidèles. ' » 

La prière liturgique vient aussi en aide à l'âme en 
lui suggérant les formules les mieux adaptées pour 
exprimer ses sentiments envers le Très-Haut. « On 
ne saurait rien trouver dans le langage humain de 
plus exact pour traduire la vérité contemplée dans 
l'oraison que les formes de la prière liturgique qui 
se prêtent à la fois, et avec une égale souplesse, aux 
premiers bégaiements de l'âme qui cherche Dieu, 
comme aux effusions ravies de l'âme qui l'a a 
trouvé. 2 » Combien heureuse est-elle, dans son im- ^ 
puissance à louer Dieu que son oraison lui a montré 
si grand, de faire passer à certains moments par ses 
lèvres la psalmodie, les prières et les lectures saintes 
de l'Eglise, car elle sait que la voix de celle-ci est la 
voix de l'Epouse inspirée par l'Esprit-Saint et 
toujours écoutée par Dieu. 

(s L'âme innocente et pieuse y trouve, dit Bossuet, 
avec des plaisirs célestes, une solide nourriture et un 
perpétuel renouvellement de sa ferveur. 3 » « Nous 
n'ignorons pas que la prière individuelle peut 
s'alimenter à une source privée; mais il n'en est pas 
moins vrai que la principale et la plus abondante 

I. La piété de l'Eglise, p. 79. — 2. La vie spirit. et l'oraison, id. 
— 3. Or. /un. de Marie-Thérèse. 

188 

4 



l a m é d i t a t i o n l i t u r g i q u e . 

source de la contemplation se trouve toujours dans 
l'Office divin... Comment l'âme, préparée et formée 
par le divin Esprit (dans le culte officiel) ne saurait-
elle pas, mieux qu'une autre, conserver avec Dieu 
dans l'intimité de son cœur, lorsque, revenue à sa 
solitude, elle emporte comme une abeille le suc 

de 
tant de fleurs? La contemplation sous la forme la 
plus élevée n'est-elle pas simplement l'épanouis-
sement des belles affirmations que nous offre la 
prière de l'Eglise?'» « La prière liturgique, remarque 
à son tour Dom Beauduin, après avoir maintenu ses 
disciples dans le vivifiant et intime contact du sacer-
doce de Jésus-Christ, a une influence salutaire à 
exercer sur cette activité intérieure de l'âme qui 
poursuit, dans le silence de l'oraison mentale, 
l'union la plus intime avec son Dieu 2 » ; et de fait, 
ajoute l'abbé Chipier, « de même que la nourriture 
matérielle, transformée en sang, circule par tous les 
membres, pour les refaire; de même la nourriture 
spirituelle, puisée à l'office divin, s'en va par toutes 
les facultés, intelligence, volonté, mémoire et imagi-
nation, les rafraîchissant et les vivifiant 3 ». 

« Ce n'est pas sans doute, déclare Dom Gréa, que 
le mystère de la communion ecclésiastique soit 
étranger à la prière des pieuses associations et à la 
prière solitaire des chrétiens; l'Eglise est tout entière 
dans chacune de ses parties et les anime toutes de 
sa vie, mais elles lui sont subordonnées dans cette 
vie et elles n'ont de grâces que dans cette subor-
dination même. 4 » 

!. La vie sptrtt. et l'oraison, Ch. X , par l'Abbesse de Solesmes. — 
2. La piété de l'Eglise, p. 75. — 3. ld., p. 333. — 4. Le Bréviaire 
romain : Préface. 

1 8 9 



| c h a p i t r e xviii. | 

En résumé, la dévotion privée trouve dans la 
liturgie, avec un but éminemment approprié, les for-
mules où elle s'exprimera le plus complètement et la 
source où elle s'alimentera le plus abondamment. 
DANS CE SENS on peut dire que la méditation reçoit 
de la liturgie sa perfection dernière 

* 
* * 

II C E QU'EST LA PRIÈRE PRIVÉE POUR LA PRIÈRE 
LITURGIQUE. 

La liturgie, à son tour, n'est parfaite que si elle est 
méditée. La prière privée est indispensable pour 
préparer l'âme à la louange officielle, pour lui per-
mettre de Yaccomplir dignement et d'en retirer au 
cours de la journée tous les fruits de sainteté qu'elle 
comporte. 

Le culte public de l'Eglise est une école officielle 
de sainteté. Dans cette école comme dans toutes les 
autres, les disciples doivent fournir d'abord un 
travail préparatoire; puis un effort soutenu d'atten-
tion pendant que le maître enseigne; enfin quand la 
leçon est finie un travail de révision, de réflexion et 
de synthèse. Ce triple travail incombe à l'oraison. 

1. La prière privée avant. — « Il faut qu'avant de 
célébrer la sainte messe (donc aussi avant d'y assis-
ter), avant de communier ou de réciter l'office divin 
(les Vêpres pour les simples fidèles) l'on considère, 
en soi-même, l'importance de ces actes. Sans cette 
méditation il semble impossible de s'acquitter en 
connaissance de cause de ces fonctions liturgiques, 

1 9 0 



l a m é d i t a t i o n l i t u r g i q u e . | et d'éviter cette quasi inconscience si regrettable et 
V si inféconde chez ceux qui ne font pas effort pour g 
g s'en affranchir. ' » 

<( Tout le fruit que l'on peut retirer de la récitation 
g de l'Office divin dépend de la préparation anté-

rieure, selon ces paroles du Prophète: « Votre oreille 
g a entendu la préparation de mon cœur. » (Ps. X , 7.) 

Aucune prière qui n'aura été précédée de la médita-
tion ne sera parfaite, comme le dit Hugues de Saint-
Victor dans son traité De l'oraison. Tout son fruit 

| dépendra de la préparation. 2 » 
« C'est là que l'âme se dresse, comme dans une 

§ sorte de préparation et d'exercice, à entrer parfaite-
ment dans les quatre fins du sacrifice de louange. 

@ elle s'y dispose de telle façon que. l'heure venue, 
elle peut, comme un instrument bien accordé, vibrer 
à la gloire du Père, du Fils et du Saint-Esprit. 3 » 

Des lectures préalables sur l'esprit des différents 
§ temps liturgiques ainsi que des parties, chaque jour 

très variées, de la messe, s'imposent de même au 
§ moins dans la période de formation. Missel et Bré-
(| viaire ne seront, en effet, pleinement compris que si 
^ nous possédons une certaine connaissance des saintes 

Ecritures, de l'Histoire-Sainte, de la vie des Saints 
et de celle de l'Eglise; c'était le rôle de l'Homélie 
que les Pères jugeaient indispensable à l'éducation 
liturgique de leur peuple. La piété liturgique, loin 
donc d'être faite d'exclusivisme, nécessite au con-
traire, pour être bien éclairée et guidée, l'emploi de 

1. Bréviaire et méditation, id., p. 180. — 2. Exercices spirituels de 
D. Garcias Cisneros, O.S.B., p. 307 (1549). — 3. La vie spirituelle et 

O l'oraison, p. 158 

1 9 1 



c h a p i t r e xvi. 

nombreux livres anciens ou modernes et le concours 
de la prédication et de l'action sacerdotale 

Faute d'éducation dans ce sens « la plupart des 
fidèles de nos jours sont incapables de saisir les 
beautés de la liturgie, car il leur manque l'amour 
sincère de la sainte Ecriture, écrit l'abbé Decrouïlle. 
Les premiers chrétiens étaient bien mieux préparés 
à suivre fructueusement l'office divin. Même dans 
le peuple, il n'était pas rare de trouver des hommes 
qui savaient presque par cœur les quatre Evangiles 
et les principaux passages des Epîtres » 2. 

(( Quelquefois, par exemple, l'Epître ne devient 
complètement intelligible qu'au moyen du contexte. 
N'hésitez pas, surtout le dimanche, à lire le chapitre 
entier d'où elle est extraite; vous y trouverez des 
trésors spirituels qui vous paieront largement de 
votre peine. 3 » 

Les chrétiens connaissaient aussi autrefois les 
Psaumes qu'on leur commentait et les méditaient à 
la Messe. L'Introït, le Graduel, l'Offertoire, la Com-
munion dont le texte se développe lentement sous 
une mélodie assez ornée, suggèrent des pensées et 
des sentiments dont l'âme se pénètre à loisir. Mais 
cette méditation ne sera pleinement profitable qu au-
tant que l'on aura étudié au préalable le sens de ces 
mêmes Psaumes. Si on a lu de même dans une vie 
de Jésus-Christ l'Evangile de la Messe pour bien 

I. Le Bulletin paroissial et liturgique, édité par les Pères Bénédic-
tins de l'Abbaye de St-André, publie des Méditations liturgiques pour 
chaque mois de l'année, un Cours de liturgie illustré, des Glanes litur-
giques et historiques et de nombreuses explications des rites et cere-
monies di l'Eglise. Il prépare donc d'une façon idéale les âmes à la 
compréhension de la messe et des offices divins. — 2. La Sainte 
Messe, p. 35. — 3. Id., p. 139. 

1 9 2 



l a m é d i t a t i o n l i t u r g i q u e . I ® comprendre en quelles circonstances il fut prononcé, 
ù sa lecture parlera bien plus au cœur lorsqu'on la 
g fera avec le prêtre. 

'< Evidemment, à l'usage de beaucoup d'âmes, il 
faut du Missel un commentaire qui l'explique. Ce 
commentaire existe, sous une forme qui, assurément, 
n'est pas la seule possible, et qui, comme toutes les 

g choses humaines, peut être améliorée, mais qui 
g pourtant a déjà procuré et procure chaque jour à un 
(/ nombre immense de lecteurs de savoureuses expé-
g riences : nous avons nommé l'Année Liturgique de 
|» l 'Abbé de Solesmes ' » 11 ne manque pas du reste 

d'autres ouvrages qui mettent en valeur les richesses 
du Missel. 

Le Missel quotidien et Vesperal2, qui a atteint 
fit son 85 mille exemplaire dès la première année vise 
g le même but, « Le Paroissien, ce code populaire de 

la liturgie de l'Eglise, y dit dans la Préface Mon-
seigneur Charost, alors évêque de Lille, est pour la 
plupart des fidèles un livre scellé comme les saintes 

^ lettres d'où il est extrait. Vous leur en découvrez la 
portée et la richesse de sens par vos explications 

g sobres et lucides, qui sont bien dans la manière fran-
(t çaise. Le souci de l'ascèce chrétienne qui s'y accuse 
g contribue encore à faire de l'assistance à la messe 
^ ainsi entendue la vraie méditation du chrétien. Trop 

souvent cette assistance n'est que la juxtaposition du 
6 fidèle et du prêtre. Mais s'il faut préparer son âme 
jg à l'oraison, ne faut-il pas aussi la préparer à la 
f/ messe? Votre livre est ce préparateur. Il devient 

1. DOM M. FESTUCIÈRE, La liturgie catholique, p. 106. — 2. Abbaye 
L d e Saint-André, par Lophem. 

1 9 3 



| c h a p i t r e xviii. | 

facile à celui qui le pratique, de s'unir activement au 
% divin sacrifice. Je bénis donc et je recommande de 
§ grand cœur en cette époque de spécialisation extrême 
§5 où quelques-uns sont parfois tentés de spécialiser 
| à leur gré la prière elle-même, un ouvrage dont 

j'aurai résumé tout le mérite en disant qu'il est le 
§ livre de la prière catholique et paroissiale, » 

La méditation et la lecture privées doivent donc 
^ préparer l'âme à la prière publique. 

2. La prière privée pendant. — L'on est trop porté 
§ à croire que prier oralement c'est la liturgie et prier 
§J mentalement c'est la méditation. « Ouvrez votre 
^ bréviaire ou votre missel, dit ironiquement D. Festu-
^ gière, commencez à remuer les lèvres et à tourner 

les feuillets; pourvu que vous possédiez les rubri-
§J ques, comme un caporal possède son règlement, 

vous êtes un praticien consommé de la prière 
U rituelle ! ' » Sans doute la prière de l'Eglise a par 
§ elle-même une telle valeur que, récitée par des per-
^ sonnes qui ne comprennent pas le latin, elle est 
^ écoutée de Dieu; encore faut-il qu'en le faisant l'âme 

soit pénétrée de l'esprit de prière. Car, si l'oraison 
^ mentale ne s'unissait pas en ce moment à la prière 

vocale, cette dernière ne serait qu'une suite 
de 

^ paroles comme en pourrait prononcer un perroquet 
f" ou un phonographe. Il s'ensuit donc que la médita-
^ tion raisonnée ou affective, qui est ordinairement 

conçue comme une prière distincte de la liturgie 
(| parce qu'elle est mentale, loin d'être en opposition 
g avec elle, en est au contraire inséparable, qu'elle en 
^ est même l'élément essentiel. L'intelligence et la 1. ld„ p. 73. 

1 9 4 



l a m é d i t a t i o n l i t u r g i q u e . 

volonté doivent donc travailler au cours de la messe 
sur les textes liturgiques comme elles travaillent sur 
un thème de méditation que l'on fait en son par-
ticulier. Toute la tradition est unanime sur ce point : 
elle nous apprend qu'autrefois, après chaque 
Psaume, on s'arrêtait quelques instants pour méditer. 
Ce silence a été remplacé par les Antiennes et le 
Gloria Patri. Les Oraisons à la fin de l'office étaient 
de même la conclusion d'une méditation qui les 
ava't précédées '. 

On ne chante pas à la messe, on chante la m°sse, 
disait Pie X , lorsqu'on l'interrogeait sur ce que l'on 
pouvait chanter pendant le saint Sacrifice. Volon-
tiers répondrions-nous de même à qui demande si 
l'on peut méditer pendant la messe : On ne médite 
pas à la messe, on médite la messe. 

Une messe est, en effet, une suite de pensées, de 
louanges et de prières disposées de telle façon que 
l'âme, en les rendant siennes, y met en jeu toutes 
ses facultés comme cela a lieu quand elle fait oraison. 
L'Eglise, guidée par l'Esprit-Saint lorsqu'elle les 
composa, y applique en quelque façon les mêmes 
lois que celles qui présideront plus tard aux plans 
de méditations qu'on trouve dans les Exercices spi-
rituels de l'abbé bénédictin Cisneros, de saint Ignace, 

I. Pendant cette prière silencieuse et mentale le prêtre chantait : 
Oremus, prions ; le diacre : Flectamus genua, fléchissons les genoux ; 
alors prosternée, silencieuse, l'assemblée priait mentalement ; après 
quelques minutes le sous-diacre mettait fin à cette prière par le Levate, 
levez-vous et le prêtre prononçait à haute voix une courte formule qui ^ 
correspondait à 1 intention qui avait été préalablement proposée. Le rf 
Pater, dont on ne dit que les premières paroles et les dernières à voix 
haute et dont on récite les autres en silence et en s'inclinant, rappelle ê; 
aussi la n'-éditation que l'on faisait autrefois dans cette position ou à 

| genoux. 

1 9 5 



| c h a p i t r e xviii. | 

de saint Pierre d'Alcantara, de saint François de 
Sales, de Louis de Grenade et d'autres. 

Il faut, disent ces méthodes, préparer son sujet de 
méditation la veille au soir. Et nous avons vu com-
ment la messe nécessite aussi sa préparation et 
comment l'Eglise nous engage à la faire le jour qui 
précède, car c'est alors que la fête commence avec 
les lres Vêpres 

On doit aussi, avant que d'entrer en oraison, se 
purifier l ame Et la grand messe commence par 
l'aspersion de l'eau bénite et le Confiteor et on 
demande à Dieu indulgence, absolution et rémis-
sion de ses péchés. 

L'on doit alors se tenir en présence de Dieu et 
former l'intention de n'avoir en vue que sa gloire. 
N'est-ce pas ce qu'on a fait depuis qu'on est entré 
avec respect dans le temple, qu'on a fléchi le genou 
devant le tabernacle et qu'on s'est uni intimement 
au célébrant lorsqu'il déclare, au pied de l'autel, 
qu il se réfugie près du Dieu qui réjouit sa jeunesse 
et qu'il entre dans le Saint des Saints en montant à 
l'autel. Plus la grande action se poursuit et plus la 
pensée de la présence divine saisit le prêtre et les 
fidèles... Quant à l'intention de glorifier Dieu elle 
est exprimée dans le chant du Gloria in excelsis 
comme elle l 'était dans Y A péri qui commence l 'of-
fice divin. 

Puis l'on procède à un premier prélude, qui a pour 
bur de fixer l'imagination vagabonde : l'homme 
ayant ur corps, doit, nous l'avons déjà dit, abstraire 
ses idées de ses sensations et trouver un stimulant 
pour sa volonté dans les impressions qui lui vien-

196 



fi 

l a m é d i t a t i o n l i t u r g i q u e . 
§ 

nent du dehors. C'est ce qu'on appelle la composi-
tion du lieu. Or, où trouver un milieu plus parfait 
pour goûter les enseignements de l'Oraison que g 
celui où se célèbre la sainte Messe. Le temple avec 
sa décoration, ses vitraux, son architecture, l'orgue 
et le chant, les acclamations de la joie ou les accents 
de la douleur, les couleurs et la richesse des orne-
ments, les cloches dont la voix se répand au loin, A 
tandis que dans le sanctuaire le prêtre et ses minis- c, 
très procèdent aux rites sacrés, ce symbolisme enfin 
qui se retrouve partout : dans les paroles, dans les 
gestes et jusque dans l'emploi des choses les plus ' 
usuelles comme l'eau, le sel, le feu, la lumière, l'en-
cens, les cendres, tout s'empare de l'homme plongé 
dans cette atmosphère liturgique et l'envahit par ses 
cinq sens pour atteindre son âme et l'élever jusqu'à 
Dieu. 

« En 
ces fêtes, dit le Catéchisme de Pie X , tout 

a été réellement bien disposé, et adapté aux diverses 
circonstances : cérémonies, paroles, chant et toute ^ 
l'action extérieure, de façon à faire pénétrer profon-
dément dans l'âme les mystères et les vérités ou les J 
événements célébrés et à faire naître les affections et les actes correspondants. 1 » A tout cela s'ajoute 

. cette action spéciale qui provient du fait que tous 
f> unis au prêtre ont une même prière et un même chant a 
^ sur les lèvres. 

Vient ensuite un second prélude où l'âme deman- A 
de à Dieu de bénir la méditation qu'elle va faire et 
de lui accorder les grâces spéciales qu'elle espère « 

| tirer de cet exercice. 

Ll. App. 11, n» 2. 

1 9 7 



c h a p i t r e xvi. 

La Collecte ou première oraison par laquelle on 
commençait autrefois le saint Sacrifice contient 
précisément cette demande où, généralement, 

' l'Eglise fixe elle-même, jour par jour, les grâces 
g particulières à solliciter et qui correspondent au 

Mystère ou à la fête du Saint qu'on célèbre. 
Après ces préambules, disent les méthodes, com-

mence la méditation proprement dite où l'intelligen-
^ ce réfléchit sur des thèmes rappelés par la mémoire, 

ou se nourrit des pensées saintes que lui fournit un 
j| livre. 

Et 
après la Collecte, le Missel, cet écrin précieux 

^ où l'Eglise a renfermé ses plus beaux joyaux, offre 
|| dans /'Epître et dans l'Evangile surtout, ce que saint 

Paul appelle « les richesses de la parole et de la 
science dont nous avons été comblés en Jésus » '. Et 
il ne faut pas perdre de vue, « ainsi que le proclamait 
naguère un pasteur anglican, que c'est dans la 
Liturgique catholique, principalement dans le Missel 
et le Bréviaire, que l'Ecriture acquiert la plénitude 
de sa lumière et de sa vivifiante éloquence. C'est 
qu'en effet, la Liturgie est l'expression synthétique 
et lyrique des deux formes les plus surnaturelles : j| 
l'Ecriture et l'Eglise » 2. 

La Messe des Catéchumènes contient un abrégé 
admirable de l'Ancien Testament, du Nouveau et de 
toute la Tradition. Elle nous décrit, en suivant l'or- fJ 
dre du Cycle des Fêtes, toute la vie de Jésus-Christ 
et de ses Saints, et toutes les vérités que nous devons fi 

1. I Cor. I, 5. — 2. Cité par le Rme P. D. LAURENT JANSSENS, dans sj 
sa lettre ai. R. P. Ant. de Sérent servant de Préface à La Méthode / j 
d'Oraison du Moyen-Age. i| 

198 



l a m é d i t a t i o n l i t u r g i q u e . 

croire. Nous y trouvons aussi, dans les Introïts, les 
Graduels, les Alléluia, et les Offertoires, des louan-
ges extraites du Psautier « ce livre de la beauté 
parfaite » et qui, au dire de Pie X, contient « une 
force étonnante pour lancer les âmes à l'amour de 
toutes les vertus » Les Séquences contiennent les 
plus beaux morceaux de la poésie chrétienne. 
Autant d'enseignements que venaient souligner les 
homélies des Pères, qui toujours affectaient une 
forme de méditation pieuse en plusieurs points. Le 
Credo enfin résume toutes les croyances catholiques. 

Quel admirable chef-d'œuvre que l'Avant-Messe ! 
C'est comme une mosaïque dont toutes les parties se 
soudent harmonieusement pour faire ressortir davan-
tage la parole évangélique qui en constitue le cœur. 
C'est le Maître lui-même qui nous y parle, et ses 
apôtres ou ses prophètes font écho à sa parole, tandis 
que l'Eglise met tous ces textes en relief en les 
encadrant dans ses chants, ses cérémonies et jusque 
dans la couleur de ses ornements, qui correspondent 
aux différents Temps liturgiques. 

Le Missel ne parle, nous l'avons vu, au Temps de 
Noël, que du Sauveur dans sa crèche ou dans les 
mystères de son enfance. Le célébrant est alors vêtu 
de blanc et les mélodies grégoriennes n'expriment 
que la joie. Au cours du Carême, le paroissien décrit 
exclusivement la vie d'apostolat de Jésus et sa pas-
sion. Les ornements violets et les chants de tristesse 
accentuent singulièrement la pensée de penitence qui 
se dégage de toutes les formules liturgiques. A 
Pâques, c'est la victoire du Christ, à l'Ascension 

i. Bullt Divmo afflatu. 

1 9 9 



g 

| c h a p i t r e xviii. | 

c'est la consommation de son triomphe au ciel, à la 
Pentecôte, c'est l'application des fruits de cette vic-
toire à nos âmes qui sont successivement méditées 

A dans le Missel, le livre de méditation officiel de 
l'Eglise. 

Le Missel nous décrit de même, l'un après l'autre, 
tous les mystères qui constituent la vie de la Mère de 
Dieu dont la pureté virginale est toujours exprimée 

^ par les ornements blancs. 
Puis, aux fêtes des Apôtres et des Martyrs qui, les 

g premiers, prirent place dans le Calendrier chrétien, 
ce livre s'attache à nous montrer leurs souffrances 

g et à unir le souvenir de leur martyre à celui du 
> Golgotha qui se renouvelle mystiquement sur l'autel. 

1 Et 
ici encore les ornements rouges nous rappellent 

éloquemment le sang que ces vaillants athlètes ont 
versé pour le nom du Christ. 

Chaque jour, c'est un Saint dont l'Eglise nous 
décrit la vie avec des textes tirés de l'Ecriture-Sainte. 
Quelle force de persuasion n'atteint pas l'Evangile 
lorsqu'il est ainsi illustré par ces âmes généreuses 
qui l'ont mis en pratique! En la fête de saint Gré-
goire le Thaumaturge, par exemple, l'Evangile nous 
rappelle les paroles de Jésus : « Je vous le dis en 
vérité, si quelqu'un dit à cette montagne : Ote-toi 
de là, et jette-toi dans la mer, et s'il ne doute pas 
dans son cœur, mais qu'il croit que ce qu'il dit 
arrivera, il le verra s'accomplir. » Et saint Grégoire 
commanda à une montagne de reculer afin de laisser 
la place nécessaire à la construction d'une église, et 
son ordre fut obéi. Le jour de saint Jean Damascène, 
l'Evangile parle d'un homme à la main desséchée 

2 0 0 



l a m é d i t a t i o n l i t u r g i q u e . 

[i E que le Sauveur guérit dans la synagogue. Or saint 
Jean Damascène ayant été condamné par le calife 

$ de Damas à avoir la main droite coupée, Dieu la lui 
rendit par un miracle, et ce saint Docteur de l'Eglise 
promit de ne l'employer dorénavant qu'à écrire les 
louanges de Marie Ces exemples pourraient se 
multiplier aisément. 

Et c'est ainsi que chaque matin, tous nos devoirs 
envers Dieu, envers le prochain et envers nous-
mêmes sont proposés, d'une façon tout à la fois 
pratique et théorique, à notre réflexion. 

« L'Eglise inspirée de Dieu et instruite par les 
saints apôtres, a tellement disposé l'année, écrit 
Bossuet, qu'on y trouve avec la vie, avec les mys-
tères, avec la prédication et la doctrine de Jésus-
Christ, le vrai fruit de toutes ces choses dans les 
admirables vertus de ses serviteurs et dans les 
exemples de ses saints, et enfin un mystérieux abrégé 
de l'Ancien et du Nouveau Testament et de toute 
l'histoire ecclésiastique. Par là, toutes les saisons 
sont fructueuses pour les chrétiens : tout y est plein 
de Jésus-Christ qui est toujours admirable, selon le 
prophète, et non seulement en lui-même, mais encore 
dans ses Saints. 2 » « L'Eglise, dit de même Dom 
Beauduin, connaissait bien ses enfants quand elle 
accumulait, dans tous ses livres liturgiques, avec une 
profusion et une prodigalité qui nous étonnent, des 
richesses toujours nouvelles et jamais épuisées. 
Chaque messe du Missel est un filon d'or qui court 
à fleur de sol, il suffit de l'extraire et de le mon-
nayer. 3 » 

I Miss-el, le 17 novembre et le 27 mars. — 2. Or. fun. de Marie-
Thérèse. — 3. La piété de l'Eglise, p. 78. 

2 0 1 



| c h a p i t r e xviii. | 
Yr\ 

Que de personnes, pieuses pourtant, qui mécon-
naissent tous ces trésors contenus dans ce livre, si 
petit et si grand à la fois. Elles ignorent l'ordre 
admirable qui a présidé à sa composition et ne soup-
çonnent même pas que, non seulement la plus 
grande harmonie règne entre toutes les messes au 
cours de l'année, mais encore entre les différentes 
parties de la messe de chaque jour. Entre l'Epître et 
l'Evangile 1 et souvent même entre l'Introït, l'Orai-
son, l'Offertoire et la Communion, il existe un 
rapport intentionnellement établi par l'Eglise. De 
telle sorte que la multiplicité de ces textes, loin de 
nuire à la méditation, la favorise, parce que la litur-
gie quotidienne se réduit à quelques pensées maîtres-
ses toujours répétées sous des formes diverses et que 
nous sommes ainsi tout naturellement portés à 
approfondir. 

L'Introït, l'Offertoire et la Communion étaient 
autrefois suivis du chant d'un Psaume entier et 
indiquaient dans quel sens il fallait l'interpréter 
d'après les fêtes qui se célébraient. L'Introït est 
souvent reproduit dans le Graduel qui est à son tour, 
en règle générale, le commentaire de l'Epître et de 
l'Evangile auxquels il sert de trait d'union tant par 
son contenu que par la place qu'il occupe entre l'un 
et l'autre. Le 25 janvier par exemple, fête de la 
Conversion de saint Paul, l'Epître fait le récit de ce 
miracle d'après les Actes des Apôtres. Le Graduel 
parle de cette grâce qui a fait de l'Apôtre le Docteur 

i. Au cours du Carême ce rapport est frappant. Voir par exemple 
l'Epître et l'Evangile du samedi de la 2e semaine, du lundi et du jeudi 
de la 3e semaine, etc... 

202 



LA MÉDITATION LITURGIQUE. % 
| «S 

des Gentils et qui n'est pas restée stérile dans son , 
âme. Aussi, continue l'Alleluia, saint Paul est digne 
de gloire, car il mérita d'occuper le douzième trône. 
Et Jésus dans l'Evangile déclare : Bienheureux sont 

© les Apôtres qui l'ont suivi, car ils siégeront sur douze 
' trônes pour juger les douze tribus d'Israël. Le 2 fé-
© vrier, fête de la Purification de la sainte Vierge, a 

pour Epître un passage du prophète Malachie 
annonçant la venue du Messie dans le Temple. Le 

& Graduel cite le Psaume 47 où l'on déclare que nous 
avons reçu la miséricorde de Dieu au milieu de son 

5 temple et l'Alleluia applique ce passage à l'Enfant-
Jésus que Sirnéon porta dans ses bras. L'Evangile 
qui suit expose, d'après saint Luc, le fait de la 
Présentation au temple. De sorte que grâce au 
Graduel et à l'Alleluia on découvre immédiatement 
le rapport qui existe entre l'Epitre et l'Evangile. La 
première est une prophétie qui trouve dans le second 
sa réalisation. 

L'Oraison, qui est souvent comme la clef de toute 
la liturgie d'un jour, est dans ces deux messes en 
corrélation d'idées avec les enseignements de l'Epî-
tre et de l'Evangile,car c'est elle qui en fait l'applica-
tion à nos âmes. Saint Paul s'est converti, dit l'une, 
faites, Seigneur, que nous l'imitions. Jésus a été 
présenté au temple, dit la seconde, puissions-nous 
nous y présenter aussi avec des cœurs purs. 

En voici encore un exemple. A la fête de saint 
Pierre-aux-liens (lr août), l'Oraison rappelle la déli-
vrance du prince des Apôtres et nous fait demander 
notre délivrance des liens du péché. A saint Ray-
mond de Pennafort (23 janvier), la Collecte dit que ce ^ 

203 



| c h a p i t r e xviii. | 

saint a écrit sur le sacrement de pénitence et a traver-
sé miraculeusement un bras de mer et nous fait 
demander de faire de dignes fruits de pénitence et 
d'arriver ainsi au port du salut. 

Nous devrions ainsi approfondir chaque jour 
toutes les parties de la messe, afin de les éclairer 
l'une par l'autre. Et c'est ce travail de l'intelligence 
qui prépare et doit précéder celui de la volonté. C'est 
là le but de toute méditation, elle doit se terminer en 
affections et en résolutions qui nous aideront à réali-
ser ce que nous avons conçu et à supporter pour Dieu 
les labeurs, les épreuves et les sacrifices. « Dans 
l'oraison, dit Bourdaloue, l'esprit ne doit agir que 
par le cœur. ' » Or la liturgie, ici encore, guide 
excellemment nos âmes, car toujours, les lectures s'y 
terminent par la louange de Dieu ou une oraison. 

11 faut, disent les méthodes, que toutes les ré-
flexions tournent à le prière, à l'action de grâces, à 
l'oblation, à l'union avec Dieu et à la demande. La 
messe ne réalise-t-elle pas ce programme d'une façon 
idéale? L'âme s'est purifiée et éclairée dans l'Avant-
Messe, durant la Messe des Fidèles elle s'offre à 
l'Offertoire, rend grâces à la Préface, s'immole avec 
Jésus à la Consécration et s'unit intimement à Lui 
dans la Communion. Et l'Eglise termine ce grand 
acte par l'action de grâces officielle qui commence 
par la Postcommunion. 

Disons enfin que l'Eglise, pour faire pénétrer ses 
pensées dans l'âme, aime à répéter souvent les 
mêmes formules comme au Kyrie, au Sanctus, à 
VAgnus Dei et au Domine non sum dignus. 

I. Lettre à Mrae de Maintenon. Lauras, t. II, p. 609. 

2 0 4 



l a m é d i t a t i o n l i t u r g i q u e . 

Le Cycle des messes de l'année, que nous fournit 
'}' le Missel, constitue donc une série d'exercices spiri-
s tuels établis sur un plan qui tient compte de toutes 

les nécessités 
de 1' âme humaine. Et si l'on est fidèle 

à suivre toute cette série bien ordonnée de fêtes, avec 
leurs vigiles et avec leurs octaves qui les intensifient 
en les prolongeant, l'âme sera tour à tour plongée, 
au cours de l'année, dans les exercices de ce que les 
auteurs spirituels appellent la vie purgative (Avent, 
Carême), puis dans ceux de la vie illuminative et de 
la vie unitive (Noël, Pâques). 

Chaque messe à son tour constitue une méditation 
toute faite où l'Eglise applique, sans les formuler, les 
procédés qui président à l'activité de l'intelligence et 
de la volonté, de sorte qu'il suffit de refaire pour soi 
cette méditation en se conformant intérieurement au 
texte sacré et d'après l'ordre établi dans le Missel ou 
le Bréviaire, pour que toutes les facultés intellectuel-
les et même sensibles soient mises chacune en jeu et 
exercent en leur temps leur opération propre.Comme 
des ouvrières qui s'unissent pour faire un travail 
unique, chacune a sa fonction spéciale, mais toutes 
ne tissent qu'une même étoffe précieuse dont se 
revêt l âme pour plaire à Dieu. De sorte que la 
liturgie use d'une méthode fort bien conçue et très 
sûre, mais dont les lois sont si naturelles qu'elles 
échappent à beaucoup de personnes. 

Le Missel est donc le livre de méditation le plus 
ancien, le plus complet et le plus parfait. « Les 
enfants de l'Eglise ont tous la science de leur Mère 
dans la liturgie sacrée, qui contient la méthode la 
plus parfaite de l'oraison, la plus traditionnelle, la 

2 0 5 



| c h a p i t r e xviii. | 

mieux ordonnée, la plus simple et celle qui laisse le 
plus d'essor à la liberté de l'Esprit-Saint. 1 » « Doc-
trine et méthode ne suffisent pas pour faire pénétrer 
en nous la vérité divine, il faut la grâce: or la liturgie, 
parce que, acte du culte accompli par l'Eglise comme 
telle, est de sa nature sanctifiante. La vérité devient 
adoration et prière, elle est toute chargée de grâces.2» 

3. La prière privée. — Une fois la messe terminée, 
la méditation doit encore se prolonger pendant toute 
la journée. Il ne faut pas, en effet, qu'il existe comme 
une cloison étanche entre la prière de l'Eglise et 
notre dévotion privée. Le culte rituel ne regarde pas 
seulement le service direct de Dieu, mais encore 
notre profit surnaturel. Aussi la messe méditée doit 
être pour nous durant vingt-quatre heures la source 
féconde des énergies divines qui nous soutiendront 
au milieu de nos épreuves ainsi rattachées au sacri-
fices de l'autel et du Golgotha. Toute la vie du Christ 
et celle de ses Saints devient chaque année, aux 
mêmes époques, le modèle proposé à notre imitation; 
et le contact établi de la sorte dix, trente, soixante 
fois au cours de notre vie entre ces âmes et les nôtres, 
nous sanctifie toujours davantage. 

(( Il est des âmes qui vivent, toute la journée, des 
collectes et autres prières de l'Eglise qu'elles ont 
chantées ou entendues le matin; ou de l'office qu'el-
les chantent ou récitent. Oh ! la simple et féconde 
méthode ! Ces âmes passeront comme naturellement 
de la liturgie de la terre à la liturgie du ciel. 3 » 

L'impression d'ensemble laissée par une fête 
1. La vie spirituelle et l'oraison, ch. IX. — 2. Quest. Lit. 1913. 

Noël, p. 91. — 3. CH. SAUVÉ. Les litanies du S. Cœur, 31e élévation. 

206 



l a m é d i t a t i o n l i t u r g i q u e . 

liturgique peut être pour une âme sainte le point de 
départ d'une oraison plus élevée, car le culte de 
l'Eglise est apte « à conduire les âmes jusqu'au seuil 
de l'état mystique, jusqu'à cette oraison d'union qui 
naît lorsque s'évanouissent dans l'âme les modes 
d'activité religieuse inférieure » ' .C'est l'Epouse qui 
conduit elle-même ces âmes privilégiées à l'Epoux. 
Aussi saint Benoît déclare-t-il au chapitre LII de sa 
Règle que quand « l'office est terminé, si un frère 
désire encore prier en privé, qu'il le fasse simple-
ment, non avec bruit de paroles mais avec larmes et 
de tout son cœur », et Cassien dit qu' « il faut faire 
suivre les vigiles canoniques de veilles privées afin 
de ne point laisser se dissiper la purification intérieure 
que la psalmodie et les oraisons nous ont acquise » 2 

Appliquons ces textes aussi aux âmes que Dieu ? 
n'appelle pas à ces sommets de sainteté chrétienne, 
car la vie spirituelle à tous ses degrés peut être puisée 
aux sources de l'Eglise. « Qui niera, écrit Dom Rye- © 
landt, qu'il soit plus digne des enfants de l'Eglise ^ 
d'utiliser la liturgie pour leurs besoins personnels 3 » <| 
et de ne pas laisser de côté dans leur méditation <A 
privée cette nourriture substantielle que cette Mère 
nous prépare chaque jour dans ses Exercices spiri- > 
tuels ou formules authentiques de son culte. Si nous © 
rythmons de la sorte notre vie d'oraison sur celle de | 
l'Epouse du Christ dans ses temples, notre prière 
individuelle devient un entretien avec Dieu où g 
l'Eglise elle-même sert d'intermédiaire entre Lui et <| 
nous. « Cette piété liturgique est homogène : le culte ^ 

I. La liturgie catholique, p. 87. — 2. Inst., lib. II, ch. 13. — ^ 
3. Semaine liturgique, p. 177. ^ 

207 



C H A P I T R E X V . — LA MÉDITATION LITURGIQUE. 

et la méditation s'y prêtent un mutuel appui. ' » Et 
c est l'un des motifs les plus puissants pour lesquels 
ia liturgie est la source première et indispensable du 
véritable esprit chrétien. 

I. La piété de l'Eglise, p. 78. — Dans un remarquable article des 
Etudes (20 juin 1922) intitulé: Bulletin de liturgie pratique, le R. 
P. DONCŒUR (S. J.) fait ressortir très nettement comment la liturgie 
met de l'unité dans la vie spirituelle. 



ANS sa bulle « Acerbo nimis » du 
1 5 avril 1905, le Pape Pie X écrivait 
au cours de la seconde année de son 
Pontificat que « c'était dans un 
temps bien ingrat et difficile que 
Dieu l'avait appelé à exercer la 

charge de suprême Pasteur sur tout le troupeau du 
Christ, parce que, maintenant plus que jamais, se 
réalisait la prédiction de l'Apôtre aux Ephésiens : 
(( Je sais que parmi vous pénétreront des loups 
ravissants qui n'épargneront pas le troupeau. » Et, 
analysant les différentes causes qui contribuaient à 
l'amoindrissement des idées religieuses parmi les 
chrétiens, il disait qu'il fallait principalement attri-
buer le relâchement actuel des âmes et leur faiblesse, 
avec tous les maux qui en résultent, à l'ignorance 
des choses divines. « Il n'y a plus de science de Dieu 
sur la terre, disait le prophète Osée; aussi la calom-
nie, le mensonge, l'homicide, le vol et l'adultère 
débordent et le sang suit le sang. Voilà pourquoi la 

^ terre, gémira et tous ceux qui l'habitent seront 
affaiblis. )) Et, reprenant une parole de Benoît XIV, 
ce Pape disait : « Nous affirmons qu'une grande 

h partie de ceux qui sont condamnés aux supplices 

2 0 9 

I 
I F 



l©©®©©©®©©©®®©^®©©©®©©©®'©©©®©©^®©©©®©©©©©®©l 

CHAPITRE X V I . 

éternels, doivent cet irréparable malheur à l'ignoran-
ce des mystères de la foi qu'on doit nécessairement 
savoir et croire pour être admis au nombre des élus.» 
Le premier rôle de ceux qui sont préposés d'une 
façon quelconque au gouvernement de l'Eglise, sera 
d'apprendre aux fidèles les choses saintes. Assuré-
ment — c'est toujours le Pape qui parle — la pitié 
que nous témoignons aux pauvres pour le soulage-
ment de leur détresse reçoit de Dieu de grandes 
louanges; mais qui pourrait nier le mérite bien 
supérieur du zèle et du travail que nous employons 
à procurer, non pas des avantages passagers aux 
corps, mais des biens éternels aux âmes, en les 
instruisant et en les exhortant? Non, rien ne saurait 
être plus désirable, ni plus agréable pour Jésus-
Christ, le Sauveur des âmes qui a dit de Lui-même, 
par la bouche d'Isaïe, : « Il m'a envoyé évangéliser 
les pauvres. » 

Ensuite, avec le saint Concile de Trente (ss. V, 2 ; 
^ XXIV , 4 et 7), Pie X ajoute que « cet enseignement 

doit se donner sous une double forme : d'une part, 
dans les SERMONS du Dimanche et des jours de fêtes, 
où l'on explique l'Evangile, c'est là du pain que l'on 

f> distribue aux adultes, et de l'autre dans les C A T É -

g CHISMES, où l'on enseigne les éléments de ia foi, c'est 
p du lait que l'on donne aux enfants nouveau-nés. 

Sans préjudice donc de l'Homélie ordinaire sur 
l'Evangile, qui doit se faire tous les jours de fêtes 
à la messe paroissiale, les Curés et les autres Prêtres 

0 ayant charge d'âmes, adresseront aux fidèles une 
£5 catéchèse en se servant, pour le faire, du Catéchisme 

de Trente ». 

210 



s®©®®®©®®©©®®©©®®®®®®©©®®®©®®®©®®®©®®®©©©®©®^ 

L E C A T É C H I S M E L I T U R G I Q U E . 

Double est donc la source par où la vérité chré-
tienne découle, d'une façon normale, dans les âmes |i 
pour les sauver: l 'HOMÉLIE sur l'évangile d'une part, 
et le CATÉCHISME de l'autre. Les deux du reste se A 
complètent de telle façon que dans leur Préface les a 
auteurs du Catéchisme de Trente écrivent qu'il y a 
avantage à ramener l'explication de l'Evangile de <| 
chaque Dimanche à l'un des quatre points prin- A 
cipaux qui forment le cadre du catéchisme, à savoir : a 
Le Symbole des Apôtres, les Sacrements, le Déca- ^ 
logue et l'Oraison dominicale. « Par exemple, s'il 
s'agit d'interpréter l'Evangile du premier Dimanche a 
de l'Avent : Il y aura des signes dans le soleil et 
dans la lune, etc., ils trouveront ce qui se rapporte ^ 
à cette vérité dans l'article du symbole : « Il viendra 
juger les vivants et les morts. 1 » Et ces théologiens, * 
guidés par saint Charles Borromée, donnent pour 
tous les Dimanches et jours de fêtes de l'année, les 
chapitres du Catéchisme qui correspondent aux 
Evangiles que l'Eglise nous y fait lire. « Par ce « 
moyen, ajoutent-ils, ils feront connaître en même 
temps aux fidèles, et le SYMBOLE et I 'EVANGILE. » 

« On apprend particulièrement ce que Jésus- ^ 
Christ nous a enseigné, dit de même le Catéchisme A 
de Cambrai, au C A T É C H I S M E et dans les I N S T R U C - ® 

T I O N S faites à l'Eglise. » » ' 
Cette double méthode est nécessaire. Dans le 

PRÔNE, nous trouvons quantité d'enseignements tirés <| 
des Saintes Ecritures et de la Tradition. Le sermon 
se fait après l'Evangile d'après un usage très ancien ^ 

I. Collection de Mgr MARBEAU : Catéchisme du s. Concile de % 
Trente. Préface, p. 11 et Appendice, p. 723. 

2 1 1 



c h a p i t r e x v i . 

qui remonte probablement aux apôtres, car saint 
Justin en parle déjà. C'est assez dire qu'il a nor-
malement pour but d'expliquer les lectures qui 
viennent d'être faites. « Le chef de l'assemblée 
faisait une lecture dans le Pentateuque, puis une 
autre dans les Prophètes. La lecture de ces passages 
des Livres Saints était suivie d'un discours dans 
lequel l'orateur expliquait le texte sacré. 1 » « Une 
des principales fins que l'Eglise se propose dans 
l'institution des fêtes, c'est Vinstruction des fidèles, 
dit Bossuet. Les solennités sont répandues en divers 
temps, afin de nous instruire par ce moyen de ce que 
Dieu a daigné faire pour notre salut, et de ce qu'il y 
a de plus nécessaire pour y parvenir. En effet, si les 
chrétiens prenaient bien seulement l'esprit des fêtes, 
ils n'ignoraient rien de ce qu'ils doivent savoir, puis-
qu'ils trouveraient dans ces fêtes tous les bons 
enseignements, et ensemble tous les bons exem-
ples. 2 » 

C'est si vrai que l'Eglise a toujours employé sa 
liturgie comme une arme puissante contre les 
hérétiques. L'hérésie pélagienne en particulier a été 
foudroyée par la liturgie, comme s'expriment Bos-
suet et Fénelon « L'Eglise, dit saint Augustin, n'a 
pas à écouter de fatigantes disputes; qu'elle fasse 
seulement attention à ses prières; combien je vou-
drais que les chrétiens faibles dans la foi, qui ne 
savent pas comprendre les saintes Ecritures, consi-
dèrent ces prières que l'Eglise a toujours possédées 

I. Le Prône et la Liturgie, Revue Bénédictine. n° 3, mars 1890. — 
D. U. Berlière, O. S. B — 2. Préface de son Catéchisme des fêtes. 

2 1 2 



l e c a t é c h i s m e l i t u r g i q u e . 

depuis le commencement et qu'elle garde toujours.'» y 
La foi catholique nous y est enseignée non seule-

ment dans les prières, mais encore dans les rites qui , 
en sont le commentaire sensible. 

C'est un véritable catéchisme en images, un caté-
chisme illustré et vivant, car Jésus ou les Saints 
soulignent, par leurs exemples et leurs vertus, l'en-
seignement théorique qui est donné et nous obtien-
nent, par leur intercession, la force de pratiquer ce 
qu'ils ont fait. « Est-il un chapitre du catéchisme, 
écrit le P. Lansoy, qui ne soit exprimé dans la litur-
gie, qu'il s'agisse de Dieu, de ses perfections, des • 
hommages auxquels il a droit, du péché et de son 
expiation, de l'Incarnation et de la Rédemption, du ^ 
moyen de nous approprier les fruits de ces mystères; 
de la prière et de son efficacité par les mérites de 
Jésus-Christ et par l'intercession de Marie et de ses 
saints. 2 » 

« La valeur instructive de la liturgie, l'efficacité 
qu'elle possède pour enseigner notre sainte Religion, 
les raisons de ce pouvoir d'enseignement peuvent se 
résumer à trois, écrit Dom Maur Grégoire, alors 
professeur de liturgie au grand séminaire de Tour- g 
nai : Le charme qu'exercent la beauté, la poésie des j| 
chants liturgiques, des cérémonies, des temples; ,,, 
l'éloquence suggestive des solennelles affirmations ^ 
de nos croyances que sont les fêtes du cycle litur- <| 
gique; enfin le langage instructif et concret des rites. 
Par là, la liturgie revêt la vérité religieuse de puis- 4 
sants attraits sensibles qui, captivant l'imagination *>' 

I. De bono perseverantiœ , n° 23. — 2. La sainte Famille. Jan- O 
vier 1921. p. 17 à 21. | 

213 



| c h a p i t r e xviii. | 

g et échauffant le cœur, avivent singulièrement les 
; convictions de l'esprit. Par là, elle nous fait marcher 

dans la vérité surnaturelle, non pas sans doute par 
les voies de la raison spéculative qui scrute le dogme 
et s'élève toujours plus haut dans sa compréhension, 

a mais en le faisant vivre par l'âme tout entière. Et si 
cela est vrai, il faudra bien reconnaître non seule-

A ment que la liturgie offre de précieux appoints, de 
© remarquables contributions à l'enseignement de la 
a Religion, mais que sa méthode d'enseignement est 
© la meilleure, qu'elle est moralement nécessaire pour 
?.. toutes les âmes qui ne sont pas exercées à l'abstrac-
© tion, c'est-à-dire pour l'immense majorité des âmes 
0 humaines. Il faudra bien aussi désavouer cette pro-

position parfois entendue, que la connaissance de la 
p liturgie est une connaissance de surcroît, de luxe, à 

donner aux fidèles après tout le reste, si on en a le 
t̂ temps. 1 » 

Remarquable est donc la contribution que la 
a liturgie apporte à l'enseignement abstrait de la 

religion tel qu'il nous est donné dans le catéchisme. 
Mais, pas plus que l'enseignement direct et pra-

tique d'une langue ne dispense de l'étude de ses 
règles de grammaire, la liturgie n'a la prétention de 
se substituer au CATÉCHISME. Il importe, en effet, que 
les vérités se présentent à l'esprit dans une certaine 
ordonnance que n'a pas le Cycle. Un développe-
ment systématique met en lumière certaines connais-
sances, favorise certaines déductions et permet de 
répondre plus facilement aux objections. « Dans la 

Semaine liturgique de Maredsous » (août 1912) : Contributions ^ 
>ffre la liturgie à l'enseignement de la Religion, p. 144. 

2 1 4 



| l e c a t é c h i s m e l i t u r g i q u e . 

révélation, disent les auteurs du Catéchisme de 
Trente — et la liturgie contient une grande partie 
de la révélation — tout ne se comprend point assez 
facilement, et même, quand on l'a compris, ne reste 
pas assez bien gravé dans la mémoire pour qu'on 
puisse en donner toujours une explication satisfai-
sante. C'est donc avec une profonde sagesse que nos 
Pères ont ramené toute la doctrine et toute la science 
du salut à quatre points principaux. 1 » 

Et ces quatre 
points sont les grandes divisions du Catéchisme de 
1 rente, ouvrage dont le Cardinal Valère, évêque de 
Vérone, écrivait : « Ce n'est point un homme qui 
semble y avoir tenu la plume, c'est l'Eglise même, 
notre Sainte Mère, guidée et inspirée par le Saint-
Esprit, qui y parle et qui nous y instruit. C'est un 
livre composé par l'ordre du Concile de Trente, et, 
pour ainsi dire, sous la dictée du Saint-Esprit. » 
Aussi, dans son encyclique du 8 septembre 1899, 
Léon XIII l'appelait : « Un Livre d'or. » 

Le missel, lui aussi, a été composé par l'Eglise, et 
pour ainsi dire sous la dictée du Saint-Esprit; lui 
aussi, il mérite le nom de Livre d'or. C A T É C H I S M E et 
MISSEL s'éclairent mutuellement et doivent simul-
tanément illuminer nos intelligences et stimuler nos 
cœurs. 

L'union intime qui a toujours existé entre le 
catéchisme et la liturgie apparaît nettement dans la 
Tradition. Quelles sont, en effet, les plus anciennes 
traces que nous ayons du catéchisme? 

I. Préface du Catéchisme de Trente. 

2 1 5 



| c h a p i t r e xviii. | 

L'enseignement verbal familier des vérités fon-
damentales de la religion, dit le P. de Punier' : 
n'était pas livré du temps des apôtres aux hasards 
de r initiative individuelle, mais discipliné et régle-
menté, sinon par un texte écrit, du moins par un 
enseignement officiel élémentaire. L'existence de cet 
enseignement est si évidente et si bien attestée que, 
faute du manuel lui-même, nous pouvons recueillir 
un certain nombre de notions absolument certaines 
sur les matières qui le composaient. 

Cet enseignement portait le nom de K A T E K E S I S , 

qui signifie proprement « retentir » et au figuré 
(( instruire oralement, » ce qui évoque l'idée du 
mécanisme de l'interrogation et de la réponse. De 
là, chez les Pères latins, l'emploi du mot catechesis 
pour désigner soit l'action d'enseigner, soit l'ensei-
gnement lui-même ou son objet. Bientôt ce nom 
s'appliquera à celui qui enseigne : catéchiste, à celui 
qui est enseigné : catéchumène, et à l'institution qui 
se fonde sur leurs mutuels entretiens: catéchuménat. 

Plusieurs passages du Nouveau Testament font 
clairement allusion à un enseignement apostolique. 
Les convertis du jour de la Pentecôte persévéraient, 
y dit-on, dans la doctrine des Apôtres. L'emploi de 
l'article déterminé est l'indice qu'il s'agit ici d'un 
formulaire doctrinal déterminé. Saint Paul, dans son 
épître à saint Tite, rappelle l'obligation qu'il y a de 
conformer son enseignement à cette doctrine <( KATA 

TEN DIDAKEN » ( I , 9 ; I I , 1 ) . 

Nous pouvons donc admettre l'existence d un 
enseignement oral apostolique parallèle à l'ensei-

1. Dictionnaire archéologique, au mot Catéchumènes 

216 



| l e c a t é c h i s m e l i t u r g i q u e . 

gnement écrit conservé dans les Evangiles. La 
! coutume d'un enseignement oral était établie en 

Palestine dans toutes les écoles juives. Le maître 
o récitait une sentence, rappelait les commentaires 

donnés par les docteurs et développait son explica-
tion personnelle. Ces sentences se transmirent pen-
dant plus de deux siècles avant d'être écrites. Les 

! apôtres ont dû se conformer à une coutume natio-
nale. Usant de préférence des paroles de Jésus, ils 

0 s'attachaient à reproduire textuellement, ce qui 
devait promptement donner à leur enseignement 
dogmatique un caractère de fixité. Il en était de 
même pour l'enseignement moral. De là un type de 
prédication, un modèle, un exemple que chacun 
s'appropria, s'assimila à force de répéter les mêmes 

^ enseignements, et de les entendre répéter. Saint Clé-
ment et saint Irénée le constatent : ce n'étaient pas 

!| seulement les pensées, c'étaient les mots que rete-
naient les fidèles. Parallèlement au type écrit que 
nous conserve l'Evangile, nous aurions le type oral 
dans la Didaché. 

A l'époque qui suivit immédiatement l'âge des 
1 apôtres, cet enseignement fut écrit. Il parut, en effet, 

à cette époque, un opuscule en grec qui s'appelle 
3 précisément la « DIDACHÉ » des douze apôtres. Ce 

livret est une compilation des différents fragments 
de la prédication apostolique conservée d'abord par 
la tradition orale. 

Alors que l'Evangile raconte la vie de lésus-Christ 
et transcrit ses discours, enseignant de la sorte non 
seulement l'histoire mais aussi, — quoique d'une 

£ façon peu didactique — le dogme et la morale, la 

2 1 7 



| c h a p i t r e xviii. | 

Didaché des Apôtres contient les préceptes de la 
règle de vie systématisés et présentés comme un 
manuel de religion. La catéchèse apostolique énu-
mère les vertus et les vices : Pratiquer les vertus, 
c'est monter vers la vie; s'adonner aux vices, c'est 
courir à la mort. Cette catéchèse s'en tient exclusi-
vement aux préceptes de la morale et ne renferme 
explicitement rien de ce qu'il faut croire. Elle offre 
un modèle d'enseignement adressé à des catéchu-
mènes avant la collation du baptême. Au VI siècle 
saint Benoît donnera, quelques maximes tirées de ce 
livre dans sa sainte Règle Au commencement du 
VIII siècle, nous voyons encore ce catéchisme « des 
deux voies » en usage jusque sur les bords du Rhin. 

A cette partie morale s'en ajoute une autre plus 
courte, plus condensée, c'est l'enseignement doc-
trinal ramené et contenu dans le symbole. Le sym-
bole, dit des apôtres, remonte environ à la même 
époque que la Didaché, c.-à-d. environ à l'an 100. 
Les termes dont il se compose sont un emprunt fait 
au langage des apôtres ou de leurs successeurs im-
médiats. Il remonte à l'âge sub-apostolique. 

Le Credo constituait, pour le catéchumène, un 
gage secret d'orthodoxie, un mot d'ordre dont la 
transmission faisait partie de la préparation au bap-
tême et se faisait non par écrit mais oralement. Les 
catéchumènes devaient l'étudier par cœur après que 
l'évêque le leur avait livré. L'enseignement caté-
chistique se base donc sur un formulaire de foi dont 
le Credo romain nous présente les traits essentiels. 

Aux Deux Voies et au Credo, qui représentent tout 
O 1. Cbap. VII: Des instruments des bonnes œuvres. 

2 1 8 



| l e c a t é c h i s m e l i t u r g i q u e . 

ce qui nous reste des thèmes catéchistiques pendant 
les deux premiers siècles, il convient d'ajouter le 
Pater, dont la récitation était imposée au baptisé, 
comme on peut le conclure de certains passages de 
saint Paul (Rom.VlII, 1 7; Gai. IV, 6; 1 Cor. X , 2-4). 

C'est bien le plan du catéchisme actuel qui expli-
que le Credo, les Commandements de Dieu et de 
l'Eglise, et les Moyens (grâce et prière), qui nous 
permettent de mettre en pratique ce double ensei-
gnement doctrinal et moral. 

* 
* * 

Mais comment se faisait cet enseignement? A 
Alexandrie, par exemple, il y avait dès les origines 
du christianisme, une célèbre école catéchétique avec 
un enseignement régulièrement organisé. Cette 
école, véritable institution ecclésiastique, était placée 
scus l'autorité de l'évêque. Un seul chef de la caté-
chèse était chargé de l'enseignement; il s'adjoignait 
d'ordinaire un homme instruit pour l'aider et le 
suppléer au besoin. En général, celui-ci lui succédait. 

Saint Cyrille à Jérusalem, saint Jean Chrysostôme 
à Antioche, saint Augustin à Hippone, remplirent, 
avant leur épiscopat, la charge de catéchiste, c.-à-d. 
qu'ils étaient chargés de cette partie de l'enseigne-
ment servant de préparation immédiate au baptême. 

L'enseignement doctrinal et moral n'était pas 
réservé à un temps déterminé; il se distribuait pen-
dant le cours entier de l'année en vue de préparer les 
auditeurs aux solennelles initiations baptismales. La 
conséquence logique de ce système de fonctionne-
ment était la formation de groupes dont le degré 

2 1 9 



| c h a p i t r e xviii. | | 
g d'instruction religieuse variait d'après la durée de 

leur préparation. 
Nous possédons des manuels destinés à l'instruc-

tion de ceux qui avaient à faire la catéchèse et rédigés 
par saint Grégoire de Nysse et par saint Augustin, 

& mais le plus explicite de tous est celui de saint Cyrille 
de Jérusalem (IVe s.). Cette église témoignait pour 

|5i ses catéchumènes d'une vigilance particulière. La 
g catéchèse de ce Saint comprend dix-huit instructions 

adressées aux catéchumènes admis à recevoir le bap-
tême à Pâques, et cinq adressées aux mêmes après 
leur initiation- L'immatriculation avait lieu le 1er Di-

ts manche de Carême (chez les latins, c'était le 3e et 
^ le 4' Dimanche). Le lendemain, les catéchèses com-

mencent. 
Elles se font chaque jour pendant sept 

g semaines, entre Prime et Tierce, soit pendant trois 
heures, de 6 à 9 heures du matin, sauf le samedi et 
le dimanche. Les instructions roulent sur la sainte 
Ecriture, depuis la Genèse dans son sens littéral et 
spirituel. Les 6e et 7e semaines sont consacrées à 
l'exposition du Credo, article par article. Le jour des 
Rameaux se fait la reddition ou tradition du sym-
bole. Après le baptême, pendant les huit jours qui 

A suivent Pâques, on parle aux nouveaux baptisés des 
mystères auxquels ils ont été initiés : baptême, con-
firmation, eucharistie, et on leur dit comment ils 
doivent se conduire pour jouir de la vie éternelle. 

Rhaban Maur. disciple d'Alcuin,(IXf s.), composa 
un livre indiquant la marche à suivre pour l'instruc-
tion des païens qui demandaient à recevoir le 

|> baptême. Il y parle du Symbole, de l'Oraison domi-
nicale, des vertus à pratiquer et des vices à éviter. 

220 



| l e c a t é c h i s m e l i t u r g i q u e . 

C'est une amplification très détaillée du Pater, des 
Deux Voies et de la Didaché, ou du Catéchisme 
primitif. 

Les catéchumènes ont le droit d'assister à la pre-
mière partie de la synaxe eucharistique jusqu'à la 
fin de l'homélie. Après quoi on les renvoie (de là le 
choix des leçons des Matines de la Septuagésime 
et du Carême et le nom de messe ou renvoi des 
catéchumènes). C'était au cours de cette avant-
messe, après la Collecte et avant les Lectures, qu'on 
procédait, le 3' mercredi du Carême, aux rites de 
l'insufflation, du signe de croix, à l'imposition des 
mains et à la récitation du Pater et du Credo et enfin, 
le Samedi-Saint, à l'exorcisme, à l'Ephpheta, au 
renoncement à Satan, à l'onction et à la reddition du 
Symbole. Tous ces rites sont réunis dans le baptême 
actuel, et l'on retrouve dans les messes de l'Octave 
de Pâques quelques-unes des vérités que l'on annon-
çait aux catéchumènes, les jours qui suivaient leur 
baptême. Par où l'on voit que, pour l'Eglise, le 
catéchisme et la liturgie sont toujours inséparables. 

La liturgie, toute remplie des plus essentiels et des 
plus solides principes de dogme et de morale, est 
donc le catéchisme du peuple, car lorsque les enfants 
ont quitté l'école ce n'est plus, d'une façon générale, 
que par son culte et par les prônes où elle met en 
lumière les enseignements qui nous y sont donnés, 
que l'Eglise leur Mère les atteint. Et si, par défaut 
de formation dans ce sens, les enfants quittent le 
catéchisme en ignorant tout de la liturgie, le prêtre 
n'a guère de chance de les voir persévérer longtemps 
à l'église; devenus hommes, ils s'y ennuient, car ils 

221 



| c h a p i t r e xviii. | 

n'ont pas été initiés à ce qui s'y passe, et ce n'est 
guère qu'au lit de mort qu'on pourra encore les 
retrouver pour essayer de réveiller dans leurs cœurs 
cette étincelle de la foi qu'ils ont reçue sur les bancs 
de l'école et qu'on aurait dû continuer à développer 
sur les bancs de l'église. 

* 
* * 

Terminons ce chapitre par une double citation ' : 
« L'enseignement catholique est trop souvent figé 
dans la formule. On exige que la mémoire de l'éco-
lier le retienne exactement; il est rare que son intel-
ligence soit captivée, plus rare encore que sa volonté 
soit excitée au bien. Pour remédier à cet obstacle, 
rendons vivant l'enseignement en le mettant en 
contact avec la substance des prières et les rites des 
sacrements. L'enfant trouvera dans les hymnes et 
les oraisons le résumé magnifique de nos grands 
dogmes. Ils auront, au surplus, pour lui le charme 
d'une belle littérature et le souvenir séduisant des 
fêtes qui s'y rattachent et auxquelles il a pu assister. 
Si les sacrements, à leur tour, sont expliqués dans 
leurs rites, l'élève comprendra enfin qu'ils sont le 
signe sensible d'une grâce invisible. Ayant compris 
ce caractère, il sera formé à la pratique d'une religion 
visible par l'organe d'une Eglise visible- c'est dire 
qu'il sera un vrai catholique. 2 » 

(( Admirons, dans cette sublime dispensation de 
l'année liturgique, le progrès qu'elle opère dans 
l'intelligence des vérités de la foi et dans le dévelop-

1. Nous aimons de citer de la sorte les auteurs eux-mêmes car 
Liturgia n'est pas seulement un livre d'initiation mais aussi d'infor-
mation. — 2. M . BAELEN, Revue de l'Enseignement Chrétien, 1910. 

222 



I 
G 

© 
i 

l e c a t e c h i s m e l i t u r g i q u e . 

g pement de la vie surnaturelle. 11 n'est pas un seul 
g point de la doctrine chrétienne qui ne soit non 
g seulement énoncé dans le cours de l'année litur-
g gique, mais inculqué avec l'autorité et l'onction que 
g la sainte Eglise a su déposer dans son langage et ses 

rites si expressifs. La foi du fidèle s'éclaire ainsi 
d'année en année; le sens théologique se forme en 
lui, la prière le conduit à la science. Et quelle source 
de progrès pour l'âme du chrétien, lorsque l'objet 
de la foi lui apparaît toujours plus lumineux, lorsque 
l'espérance du salut lui est comme imposée par le 
spectacle de tant de merveilles que la bonté de Dieu 
a opérées en faveur de l'homme, lorsque l'amour 
s'enflamme en lui sous le souffle du divin Esprit qui 
a établi la liturgie comme le centre de ses opérations 
dans les âmes. ' » 

Et c'est parce que la liturgie est un merveilleux 
catéchisme populaire qu'elle est aussi « la source 
première et indispensable du véritable esprit chré-
tien ». 

§ § 

1. DOM GUÉR\NGER, Année Liturgique. Préface générele, pp. X X , 
XXIII . 

( 1 iv 
I v - v i J ^ S 

? II vu S r n 
m vin m •GX!> IX-X 

mi f f f l } 

2 2 3 



1) L A MUSIQUE SACRÉE. 

ANS son Motu proprio sur la Musique 
sacrée Pie X dit que la liturgie est 
« la source première et indispensable 
du véritable esprit chrétien ». Il nous 
faut donc nécessairement parler du 
chant de l'Eglise pour montrer 

comment, grâce à lui, le culte donne à Dieu une plus 
grande gloire et octroie plus de grâces aux âmes. 

« Parmi les sollicitudes de la fonction pastorale 
non seulement en ce Siège suprême, mais encore 
dans toute Eglise particulière, écrit ce saint Pape, la 
principale est de maintenir et de promouvoir l'hon-
neur de la Maison de Dieu où se célèbrent les mys-
tères augustes de la religion, et où le peuple chrétien 
se rassemble pour recevoir la grâce des sacrements, 
assister au saint sacrifice de l'autel, adorer le très 
auguste Sacrement du Corps de Notre-Seigneur, et 
s'unir à la prière commune de l'Eglise dans la solen-
nelle et publique célébration liturgique. Il ne doit 
donc rien y avoir dans le temple qui trouble ou même 
seulement diminue la dévotion et la piété des fidèles, 
rien qui fournisse un raisonnable motif de dégoût ou 

2 2 4 



LA MUSIQUE SACRÉE ET LE LATIN. 
p I de scandale; rien surtout qui offense directement © 
; l'homme et la sainteté des fonctions sacrées et qui, ^ 

par suite, soit indigne de la maison de prière et de <g 
o la majesté de Dieu. 1 » 

Notre Seigneur avait commencé sa vie publique g 
f, en chassant les vendeurs du Temple et le Pape ^ 
g Pie X dévoré, comme le divin Sauveur, du zèle pour g 
f/ la maison de Dieu, inaugura son Pontificat en chas- S 

sant de nos églises les chanteurs indignes. « Notre 
premier devoir est d'élever aussitôt la voix pour 
réprouver et condamner tout ce qui, dans les fonc-
tions du culte et dans les cérémonies ecclésiastiques, 
s'écarte de la voie droite. 

(< En effet, notre très vif désir étant que le véritable 
esprit chrétien refleurisse de toute manière et se 

p maintienne chez tous les fidèles, il est nécessaire de 
|> pourvoir avant toute autre chose à la sainteté et à la 
u dignité du temple, où les fidèles se réunissent préci-
g sèment pour se pénétrer de cet esprit puisé à sa 
g première et indispensable source, qui est la partici-
pé pation active aux saints mystères et à la prière 
o publique et solennelle de l'Eglise. 

« Il serait vain, d'ailleurs, d'espérer que l'abon-
U dance des bénédictions du Ciel descende sur nous à 
g cette fin, quand notre hommage au Très-Haut, loin 

de monter en odeur de suavité, remet, au contraire, 
dans la main du Seigneur les fouets dont jadis usa 
le divin Rédempteur pour chasser du temple ses 
indignes profanateurs. 2 » 

Et le saint Père remarque que « l'un des abus les 
I. Motu proprio, sur la musique sacrée (22 novembre 1903). — 

2 . ld., ibidem. 

2 2 5 

Q 

I 

I 



s 
c h a p i t r e x v i i . 

plus communs et les plus difficiles à extirper » dans 
les choses du culte est « celui qui concerne le chant 
et la musique sacrée. Soit à cause de la nature de cet 
art fluctuant et variable par lui-même, soit à cause 
de l'altération graduelle du goût et des habitudes à 
travers le cours des siècles, soit à cause de la funeste 
influence qu'exerce sur l'art sacré l'art profane et 
théâtral, soit à cause du plaisir que la musique pro-
duit directement et qu'il n'est pas toujours facile de 
contenir en de justes limites, soit à cause de nom-
breux préjugés qui s'insinuent peu à peu, même 
auprès de personnes autorisées et pieuses, il y a une 
tendance continuelle à dévier de la voie droite établie 
en vue de la fin pour laquelle l'art est admis au ser-
vice du culte et qui est marquée très clairement dans 
les canons ecclésiastiques » '. 

Le chant, ajoute-t-il, « doit posséder au plus haut 
degré les qualités propres de la liturgie, surtout la 
sainteté et Vexcellence des formes d'où surgit spon-
tanément son autre caractère qui est Vuniversalité ». 
« La musique sacrée doit être sainte et par suite 
exclure tout caractère profane, non seulement en 
elle -même, mais aussi dans la façon dont l'inter-
prètent ceux qui l'exécutent. Elle doit être un art 
véritable, car il n'est pas possible, autrement, qu'elle 
ait, sur qui l'entend, cette efficacité que l'Eglise veut 
obtenir en accueillant l'art des sons dans sa liturgie. 
Mais elle devra en même temps être universelle, de 
façon qu'aucun fidèle, à quelque nation qu'il appar-
tienne, ne puisse, à l'entendre, en recevoir une 
fâcheuse impression. » 

I. /ri., ibidem. 

2 2 6 



l a m u s i q u e s a c r é e e t l e l a t i n . | 
d Ces qualités, explique-t-il, se rencontrent au 

plus haut degré dans le chant grégorien qui est, par 
|> conséquent, le chant propre de l'Eglise romaine, le 
l seul chant qu'elle a hérité des anciens Pères, qu'elle 

a jalousement gardé le long des siècles dans ses 
O manuscrits liturgiques, qu'elle propose directement 

comme sien aux fidèles, que dans certaines parties 
' de la liturgie elle prescrit exclusivement et que des 

s études plus récentes ont si heureusement restauré 
a dans son intégrité et sa pureté. 

<( Pour ces raisons, le chant grégorien fut toujours 
o considéré comme le suprême modèle de la musique 

sacrée, la loi générale suivante pouvant s'établir en 
}j toute rigueur : Une composition pour église est 

d'autant plus sacrée et liturgique, qu'elle se rap-
proche plus, par l'allure, par l'inspiration et par le 
goût, de la mélodie grégorienne, et elle est d'autant 
moins digne du temple, qu'on la reconnaît plus 
éloignée de ce suprême modèle. 

« L'antique chant grégorien traditionnel devra 
donc être largement établi dans les fonctions du 
culte, tous devant tenir pour assuré qu'une fonction 
ecclésiastique ne perd rien de sa solennité, quand 
elle n'est accompagnée d'aucune autre musique que 
celle-là. En particulier, qu'on prenne soin de rétablir 
le chant grégorien dans la pratique du peuple, afin 
que les fidèles prennent de nouveau une part plus 
active à la célébration de l'office ecclésiastique, 
comme c'était autrefois la coutume. 

d Les qualités indiquées plus haut sont également 
possédées à un degré excellent par la polyphonie 

\ classique, spécialement par celle de l'école romaine, 

2 2 7 



| c h a p i t r e xviii. | | 
g laquelle atteignit au XVIe siècle le maximum de sa 

perfection grâce à Pierluigi de Palestrina 1 La 
polyphonie classique se rapproche fort bien du chant 
grégorien et, pour cette raison, elle a mérité d'être 
cultivée de compte à demi avec lui dans les fonctions 
les plus solennelles de l'Eglise, qui sont celles de la 
chapelle pontificale. 

<( L'Eglise a toujours reconnu et favorisé le pro-
grès des arts en admettant au service du culte tout 
ce que le génie à su trouver de bon et de beau dans 
le cours des siècles, pourvu que les règles liturgiques 
fussent toujours respectées. Par conséquent la musi-
que plus moderne est également admise dans l'égli-
se, vu qu'elle offre, elle aussi, des compositions 
d'une telle valeur, d'un tel sérieux, d'une telle gra-
vité qu elles ne sont nullement indignes des fonc-
tions liturgiques. 2 » 

Le cadre de Motu proprio est large: toute musique 
qui est à la fois sainte, belle et universelle est admise 
à l'église. 

Ces qualités se trouvent, écrit l'abbé Delporte : 
« A un degré supérieur dans le chant grégorien : 

musique imposée. 
I. A l'occasion de l'inauguration du monument de Pierluigi à 

Palestrina le 2 octobre 1921, sa sainteté Benoît X V écrivait: « L'in-
térêt que nous prenons à la célébration de cette fête doit servir à 
développer toujours davantage la ferveur de la restauration musicale, 
qui heureusement entreprise par notre prédécesseur de vénérée mé-
moire, est allée se propageant et s'intensifiant dans toutes les régions 
du monde catholique. Nous ne voulons pas que, avec le cours des 
années, le temps puisse affaiblir l'efficacité de ces sages règles, que 
le même Pontife traça dans le Motu Proprio du 22 novembre 1903, 
présenté par lui comme le code juridique de la musique sacrée, mais 
nous voulons qu'elles gardent leur pleine vigueur surtout en ce qui 
regarde la musique palestrinienne. » — 2. Motu proprio, sur la musi-
que sacrée (22 novembre 1903). 

2 2 8 



s l a m u s i q u e s a c r e e e t l e l a t i n . 

A un degré excellent dans la musique palestri-
> nienne : musique recommandée. 

A un degré suffisant dans certaines musiques 
modernes : musique autorisée. ' » 

Toujours et avant tout vient le plain-chant qui est 
l'aboutissement et le couronnement de l'art musical 
juif, grec et romain. Toute la tradition musicale de la 

g synagogue et celle de l'Eglise s'y retrouvent. Les 
g livres officiels de chant grégorien nous conservent 

des mélodies d'une tonalité analogue à celles que 
© chantèrent le Christ et les Apôtres et qui furent en 

usage dès les premiers siècles chrétiens. 
C'est donc à juste titre que Benoît XIV pouvait 

| dire : u Le chant de l'Eglise, c'est le plain-chant. » 
On l'appelle chant grégorien, parce que c'est à saint 
Grégoire le grand, le premier pape bénédictin, que 

© revient l'honneur d'avoir recueilli et publié ces 
f> pieuses mélodies auxquelles son nom reste attaché 

pour toujours. Dans l'antiphonaire manuscrit, con-
servé à la bibliothèque de Saint-Gall sous le n° 390, 

g ce Pape est représenté dictant des neumes à son 
secrétaire et une colombe, symbole de l'Esprit-Saint, 

| le dirige dans son travail. 
De Rome, l'antiphonaire grégorien se répandit 

g peu à peu dans tout l'univers. « C'est en chantant la 
g cantilène grégorienne que saint Augustin et ses 

49 moines, à peine débarqués dans l'île de Tanet sur 
g» la terre britannique, charmèrent les barbares qu'ils 
. venaient évangéliser. Saint Boniface, à son tour, la fit 

fleurir dans ses monastères de Hesse et de 1 huringe. 
Conférence donnée en l'église de St-Christophe è Tourcoing 

(1918) . 

2 2 9 



| c h a p i t r e xviii. | 

Et elle contribua, pour une bonne part, à adoucir les 
moeurs sauvages des peuplades germaines qui, peu 
à peu, finissaient par se laisser baptiser. Nos pères, 
si profondément chrétiens, n'ont chanté les divers 
mystères de leur religion que sur ces mélodies 
suaves et toutes parfumées d'onction sainte. » 

Charlemagne favorisa son expansion par toute la 
France où des Scholœ Cantorum nombreuses riva-
lisaient d'influence. « La beauté de ces vénérables ë; 
cantiques, écrit Dom Guéranger, avait si fort ravi «a 
l'oreille de Charlemagne qu'il en avait fait, de con- a 
cert avec les Pontifes romains, un des plus puissants 
instruments de civilisation pour son vaste empire. '» 

« L'homme, écrit le chanoine Moissenet, a soif de <| 
poésie : mais si tous peuvent la goûter, la masse ne g 
peut la produire et va à celui qui la lui offre toute 
créée. L'Eglise lui a offert la grande poésie de la ^ 
liturgie. Voilà pourquoi les centres monastiques, les 
grandes fonctions pontificales ont eu, dans la con- ^ 
quête des nations à la foi, une action qui n'est pas 
moindre que celle de la prédication, et l'Eglise, mise 
en demeure de se prononcer, a toujours attaché la ^ 
plus grande importance à faire vivre, au sein des 
sociétés chrétiennes, cet élément aussi capable de ^ 

® conserver la foi qu'il a été capable de la produire. 2 » <| 
Or nous savons, et Pie X le rappelle dans son ^ 

g Motu proprio, que le chant est une <( partie intégran- | 
O te » du culte, qu'il est « un véritable office litur- <S 
g gique » au point que sans lui la liturgie n'est plus Sj 
O un opus integrum, mais est comme mutilée Sans le <| 

1. Institutions liturgiques, t. II, p. 429. — 2. L'Enseignement du </ 
^ chant sacré, p. 25. 

230 



l a m u s i q u e s a c r é e e t l e l a t i n . 

chant, il lui manque un élément qui, sans être essen-
tiel, n'est pas non plus accessoire, car ses qualités j* 
contribuent à mettre en pleine valeur la prière de © 
l'Eglise. « La musique sacrée, dit Pie X , concourt 
à l'accroissement de l'honneur et de la splendeur 
des cérémonies ecclésiastiques. » « La musique est 
une partie de la liturgie, et son humble servante. » 
Mise au service de la liturgie, elle est un puissant 
moyen d'apostolat qui doit, dans la pensée du Pape, 
concourir à restaurer dans la société le véritable 
esprit chrétien. « La musique sacrée, comme partie 
intégrante de la solennelle liturgie, participe à sa fin 
générale qui est la gloire de Dieu et la sanctification 
des fidèles. » (Motu proprio.) Expliquons cette 
double fin. 

* * 

a) La musique sacrée 
procure une plus grande gloire à Dieu. 

Les grandes pensées ne s'expriment pleinement 
que par le chant. Celui qui aime plus qu'il ne peut 
le dire, le chante. « Cantare amantis est », dit saint 
Augustin.La musique excite et traduit les sentiments 
les meilleurs, les plus vifs et les plus profonds. Le 
sentiment patriotique par exemple, qui représente 
l'ardent amour que nous ressentons pour le pays où 
nous sommes nés et où ont vécu nos ancêtres, a 
toujours eu besoin chez tous les peuples, pour se 
traduire, d'un hymne national. Dans ce chant, c'est 
l'âme de la patrie tout entière qui vibre. 

Le chrétien, enfant du royaume des deux, a aussi 

2 3 1 



| c h a p i t r e xviii. | 

son hymne patriotique, chant universel que ses 
ancêtres dans la foi ont chanté autrefois dans les 
cathédrales et qui fait écho sur terre à celui de la 
patrie céleste. Ce chant, c'est le chant liturgique dont 
les formules constituent un lien extérieur d'unité <| 
entre tous les fidèles du monde entier. L'unisson 
dans les voix produit l'unisson dans les cœurs. Et 
lorsque dans tous les temples de l'univers les mêmes ç 
mélodies se font entendre, cet immense concert 
monte jusqu'au Très-Haut et lui donne une gloire ^ 
suprême. C'est l'homme, être tout à la fois corporel, 
spirituel et social qui prie, c'est la multitude tout 
entière qui, dans un même enthousiasme surnaturel, 
chante d'une seule voix — qui est la voix de a 
l'Eglise — le Dieu trois fois saint. Et comme, selon 
l'adage, celui qui chante prie doublement, Bis orat 
qui cantat, cette prière a une efficacité souveraine sur 
le Tout-Puissant. 

Comment au reste mieux célébrer que par le chant © 
la sublime grandeur de Dieu et des dogmes chré-
tiens? Le chant est en quelque sorte immatériel, c'est 
un souffle, c'est la voix de l'âme remplie de l'Esprit-
Saint. « Remplissez-vous du Saint-Esprit, disait 
l'Apôtre, vous entretenant par des psaumes et des 
hymnes et cantiques spirituels. 1 » Aussi toute la 
tradition nous montre-t-elle que, de tous temps, 
l'Eglise a chanté les Psaumes, les Hymnes et les 
Cantiques dons les noms nous indiquent assez la 
destination2 Quand, dans les rites de la religion 
romaine, le Pontifex Maximus avait à prononcer une 

I. Eph. V . 19. — 2. Etymologiquement, un Psaume désigne: un 
chant accompagné d'un instrument à cordes ; une Hymne : un chant 
de louange; un Cantique: un chant lyrique. 

232 



l a m u s i q u e s a c r é e e t l e l a t i n . 

i formule dédicative on désignait cette action par 
| l'expression prœjari carmen : il n'est pas impossible 

que le mot de préface, prœfatio, nous soit venu de 
là. 2 » « Le chant de la préface à la messe continuait 
sans interruption pendant tout le canon de la messe, 
de sorte que les paroles de la consécration étaient 

* elles-mêmes chantées dans toute l'Eglise.3» 
La Collecte est aussi divisée, d'après un plan tou-

^ jours le même, en formules brèves et symétriques 
qui permettent de la chanter. Les Grandes litanies 
étaient toujours chantées. Le chant est donc la forme 
native et normale de la prière publique. Et la messe 
basse, c'est-à-dire non chantée, est un rite diminué 

j| comme serait une bénédiction du Saint-Sacrement 
où le chant serait remplacé par une simple récitation 
d'un Ave Verum, d'une Litanie et du Tantum ergo. 

« Le chant est l'expression la plus complète, la 
plus honorable, la plus glorieuse de l'hommage en-
vers Dieu. Toutes les autres expressions sont incom-
plètes; par la louange chantée seule l'homme donne 
à Dieu tout ce qu'il a, tout ce qu'il doit. 4 » Et avec 
Dom Guéranger, concluons : « Qu'il est donc triste, 
ce mutisme des lèvres chrétiennes qui semblent 
n'avoir plus besoin du chant pour exhaler leur prière 
et lui donner sa forme supérieure. 5 » 

I. Sacre des évêques, ordination des prêtres et des diacres, bé-
f/ nédiction du saint Chrême, du Cierge pascal, Dédicace des églises, 
- etc... — 2. Conférence de Mgr Batiffol, à la cathédrale de Senlis, 

§ 26 mai 1914. — 3. Dom Cagin : Eucharistia, pp. 47 et 48. — 4. Mois-
g sonnet, ibid., p. 35. — 5. Vie de sainte Cécile. 

233 



| c h a p i t r e xviii. | 

b) La musique sacrée 
assure une plus grande sainteté aux fidèles. 

La musique sacrée, dit Pie X, a pour « office 
£ principal de revêtir d'une mélodie convenable le 

texte liturgique proposé à l'intelligence des fidèles-
sa propre fin est d'ajouter une efficacité plus grande 
au texte lui-même, de sorte que les fidèles soient 
plus facilement excités à la dévotion et se disposent 
mieux à accueillir en eux les fruits de la grâce qui 
sont les fruits propres de la célébration des saints 
mystères » (Motu proprio). 

La musique sacrée exerce ses attraits sur la foule 
chrétienne et la dispose à louer Dieu ou à lui deman-
der pardon. Elle élève l'homme en ébranlant d'une 
façon très noble ses sens et son imagination et fait 
ainsi pénétrer dans son cœur les sentiments de joie 
ou de douleur qu'elle exprime. Le chant grégorien 
n'a rien de commun avec la rêverie et le vague sen-
timentalisme : il ne s'arrête pas aux sens; il passe 
par eux. pour atteindre l'âme et la charmer par des 
jouissances surnaturelles. Dans une multitude de 
compositions modernes, des paroles quelconques 
fournissent à l'artiste l'occasion de déployer son 
talent; rien de tel dans le plain-chant dont la seule 
mission est de mieux traduire les pensées et les 
paroles que l'âme veut exprimer Grâce à ses tona-
lités si riches et si diverses, à son rythme si simple 

I. Un exemple entre mille. Dans les différents Credo comme aussi 
au jour de l'Ascension, chaque fois que le texte dit que Jésus est 
monté au ciel, la mélodie grégorienne est ascendante et aide l'âme à 
suivre le Sauveur qui remonte vers son Père et à vivre en esprit avec 

fif Lui dans la patrie céleste. 

2 3 4 



LA MUSIQUE SACRÉE ET LE LATIN. 
0 ^ _ « 

et si majestueux et à ses neumes si multiples et si j 
p. variés, le chant officiel de l'Eglise rend ie dogme X 

chrétien avec toutes ses nuances et la piété catho-
lique avec toute son ampleur et toutes ses délicates- S 
ses. C'est vraiment la voix de la prière et cette prière 
est celle de l'Epouse qui, avec son Epoux et sous g 
l'impulsion de l'Esprit-Saint, dit authentiquement 
tout son amoui au Père. 

Les chantres grégorianistes ne se produisent pas, 
mais « même s'ils sont séculiers, jouent proprement 
le rôle du choeur ecclésiastique » (Motu proprio); 
ils interprètent certaines prières plus difficiles que 
les règles du cérémonial leur réservent et soutien-
nent la piété des fidèles, de façon à ce que les pen-
sées et les regards de ceux-ci se portent sur l'autel et 
non pas sur la tribune. 

« O Seigneur, s'écrie saint Augustin, comme j'ai 
pleuré au chant de vos hymnes et de vos cantiques ! 
Oh combien les douces voix de votre Eglise remu-
aient mon âme vivement émue ! Elles pénétraient 
dans mes oreilles et, et même temps, votre vérité 
s'infiltrait dans mon cœur; d'ardents élans d'amour 
m'embrasaient et mes larmes coulaient, toutes déli-
cieuses pour moi. 1 » 

« Quelque dur que soit le cœur des mondains en 
entendant une belle psalmodie, ajoute saint Bernard, 
ils ressentent au moins quelque commencement 
d'amour pour les choses de Dieu. Il en est même à 
qui le chant des Psaumes écouté, par une simple 
satisfaction naturelle, a fait verser des larmes de 
repentir et de conversion. » 

I. Conf. IX, VI . 

235 



| c h a p i t r e xviii. | 

En entendant ces textes séculaires richement dra-
pés dans le vieil or et les plis gracieux des mélodies 
sacrées et antiques, la foule chrétienne sent passer 
en elle-même ce frisson qui remua autrefois, dans 
nos églises romanes et gothiques, l ame de nos aïeux. 
Et dans ce saint exercice, où chacun bénéficie de la 
flamme de tous les autres, la vérité devient lumineuse 

fê et le cœur s'échauffe. C'est une méditation faite en 
^ commun et où les âmes, grâce aux longs neumes, se 

nourrissent à loisir des paroles divines, s'illuminent 
de clartés toujours nouvelles et retrempent sans cesse 
leur volonté. 

(( Je ne sache pas, dit Gounod, une œuvre sortie 
du cerveau d'un grand maître qui puisse affronter le 
parallèle avec la majesté redoutable de ces chants 
sublimes que nous entendons chaque jour, dans nos 
temples, dans les cérémonies funèbres : le Dies irœ 
et le De Profundis. Rien n'atteint à cette hauteur ni 
à cette puissance d'expression et d'impression. » 

La musique sacrée qui favorise des dispositions 
si saintes et qui prête à l'âme des accents où elle peut 
si bien s'exprimer est donc un merveilleux instru-
ment de sanctification. 

Et c'est pour cela que Pie X ordonne dans son 
Motu proprio u que pour l'exacte exécution de ses 
prescriptions et pour les rendre stables, les Evêques 
instituent dans leurs diocèses une commission spé-
ciale de personnes véritablement compétentes en 
matière de musique sacrée et à laquelle on confiera 
le soin de surveiller les musiques que l'on exécute 
dans les églises ». Et il ajoute : a Que dans les 

^ séminaires et les instituts ecclésiastiques, selon les 

236 



LA MUSIQUE SACREE ET LE LATIN. 

- prescriptions du Concile de Trente, tous cultivent 
avec soin et amour le chant grégorien traditionnel et 

Jj que les supérieurs soient, dans ce domaine, larges 
\ d'encouragements et d'éloges envers leurs jeunes 

subordonnés et qu'on favorise là où on le peut la 
^ fondation d'une Schola cantorum. 

Enfin il est recommandé aux maîtres de chapelle, 
aux chantres, au clergé, aux supérieurs de séminai-

1 res... de favoriser de tout leur zèle ces sages réfor-
X mes depuis longtemps désirées, appelées par le vœu 
© général, afin de ne pas exposer au mépris l'autorité 
; même de l'Eglise qui plusieurs fois les a proposées^ 
1 et qui de nouveau les impose. » 

C'est souvent par le chant que dans les paroisses 
il faut commencer la restauration du culte public et 
de l'esprit chrétien. Dans les groupements déjà 
existants d'enfants, de jeunes filles, de jeunes gens, 
de femmes et d'hommes, que l'on enseigne le plain-
chant, qui est le chant populaire par excellence; que 
l'on donne une initiation liturgique, et l'on verra se 
reformer, bien vivante, autour de l'autel, l'unité du 

i troupeau sous l'autorité bénie du pasteur. 
Ainsi nous arrivons encore à cette conclusion que 

S la liturgie, cette fois parce que le chant en est une 
partie intégrante, est la source première et indispen-

g sable du véritable esprit chrétien. 

2 ) L E LATIN. 

« La langue propre de l'Eglise romaine est la 
o langue latine. Il est donc défendu dans les cérémo-

nies liturgiques solennelles de chanter quoi que ce 
^ soit en langue vulgaire. » (Motu proprio.) 

237 



| c h a p i t r e xviii. | 

<( Ce que nous désirons par dessus tout., écrit à son 
tour Benoît X V . c'est que le peuple chrétien assiste 
avec une attentoin toujours plus grande et plus fruc-
tueuse au divin sacrifice, par lequel le très aimant 
Rédempteur du genre humain continue de répandre 
pour nous son sang d'une manière mystique. Car 
plus les fidèles prendront part à l'auguste sacrifice, 
plus ils seront mis en possession de tous les biens 
qui ont rapport au salut éternel. Puis donc qu'il y a 
comme deux raisons pour lesquelles la piété popu-
laire ne fait pas les progrès qu'elle pourrait faire en 
fréquentant la messe, à savoir l'ignorance de la lan-
gue latine et l'ignorance de la liturgie, vous avez 
dans ce volume porté remède à. l'un et l'autre mal... 
Ainsi quiconque sait lire, employant ce livre devant 

g l'autel où s'accomplit le sacrifice, pourra suivre 
g facilement toute l'action du prêtre, et par la considé-
(t ration attentive de si grandes choses, il en retirera un 
g fruit admirable de consolation spirituelle et de grâce 
et divine. 1 » 

« Trois génies, dit Ozanam, se partagent l'anti-
quité : le génie de l'Orient, c'est-à-dire celui de la 

£g contemplation, du symbolisme; le génie grec qui 
fut 

p par-dessus tout celui de la spéculation, de la philo-
g sophie; enfin le génie latin, qui fut celui de l'action, 
et du droit.Pour que la civilisation ancienne tout entière 
i passât dans l'héritage des modernes, pour que rien 
g ne se perdît de la succession intellectuelle du genre 
Q humain, il fallait que ces trois génies fussent conser-
0 vés; il fallait que ces trois esprits, de l'Orient, de la 
V 1. Lettre à M Marietti, éditeur d'un Missel latin-italien. — Acta 
0 Apostolicae Sedis. 23 nnv. 1921. 

252 



l a m u s i q u e s a c r é e e t l e l a t i n . 

^ Grèce et de Rome, vinssent, en quelque sorte, former 
|J l'âme des nations naissantes. ' » 
§j C'est dans la langue de l'Eglise que ces trois 
H. génies de l'antiquité vinrent s'unir et se fondre. Le 
§ latin ecclésiastique était la langue universelle au 
^ Moyen-Age. C'est lui qui façonna les langues mo-
§ dernes. « La langue latine fut longtemps le lien du 
§ monde civilisé. L'homme qui parlait cette langue 
^ n'était étranger nulle part dans l'Occident et au 
j? delà 2 » « Le latin est le lien du passé avec le présent, 
§ le signe de fraternité qui triomphe de toutes les 
£ distances et réunit les races les plus dissemblables3», 

écrit Dom Guéranger. 
Le latin est donc un lien puissant qui unit tous les 

^ chrétiens lorsqu'ils prient et chantent sous la con-
duite de leurs prêtres. Saint François de Sales recom-

, mande de prier Dieu dans cette langue : « Récitez 
U en latin vos prières : Pater, Ave, Credo, c'est le 
§ moyen d'être uni plus étroitement à l'Eglise romai-
§5 ne qui prie dans cette langue. 4 » Bossuet en faisant 
^ l'éloge de la princesse palatine dit qu' « on lui avait 
£ appris la langue latine parce que c'était celle de 
| l'Eglise ». 

Et ce lien est plus intime encore lorsqu'on adopte 
la prononciation romaine. Sans elle, du reste, de 

% l'avis de tous les grégorianistes, le plain-chant n'ac-
§ quiert pas toute sa souplesse et toute sa beauté. 

« N'est-il pas convenable et en même temps utile, 
fc écrit Ragon, que la langue officielle de l'Eelise | 

1. La civilisation au V'' siècle, t. II, p. 125. — 2. Année liturgique : 
(S Le jour de la Pentecôte. — 3. Instit. lit., t. 3. — 4. Intiod. à la vie 

L dévote. | 

2 3 9 



| c h a p i t r e xviii. | 

catholique soit prononcée à peu près de la même 
façon par tous ses enfants, qu'un prêtre puisse 
chanter la messe en tous pays sans être dérouté, ni 
dérouter ceux qui l'entendent. 1 » 

Dans une lettre au cardinal Dubois, le pape Pie X 
disait la grande satisfaction qu'il avait de voir 
« qu'on s'appliquait avec un si grand zèle, dans 
divers diocèses de France, à faire en sorte que la 
prononciation de la langue latine se rapprochât de 
plus en plus de celle qui est usitée à Rome. 2 » 

Sa Sainteté Benoît X V souhaite aussi « cette unité 
de la prononciation du latin selon le type de celle-là 
même qui est toujours vivante au centre de la catho-
licité Par cette unité de prononciation d'une langue 
déjà si largement connue, les peuples d'aujourd'hui, 
comme la chrétienté de jadis, posséderaient enfin 
cette langue unique et universelle que l'on a si 
souvent et plus ou moins vainement cherchée ail-
leurs, Cette plus grande possibilité de rapports 
mutuels serait un attrait et un lien de plus pour cette 
Société des Nations que font si ardemment souhaiter 
le désir et le souci de la paix durable » 3. 

Quel grandiose spectacle que celui de tous les 
fidèles qui, en union intime avec leurs prêtres, leur 
évêque et le Pape, adressent à Dieu, dans la liturgie, 
une même prière chantée dans une même langue et 
avec la même prononciation que celle du Pontife 
suprême, chef de l'Eglise universelle ! Alors vrai-

I. L'Enseignement chrétien, 1907, p. 201. — 2. 10 juillet 1913. — 
3. Lettre du cardinal Gaspari à M. l'abbé Delporte. 

240 



l a m u s i q u e s a c r é e e t l e l a t i n . 

ment, cette prière est, dans toute l'acception du 
terme, une, sainte, catholique, apostolique et romai-
ne, et le vœu de Jésus se réalise pleinement : u Sint 
unum. Qu'ils soient tous un comme vous, mon Père, 
et moi sommes un. 

I. Saint Jean, 17, 23. 

241 



A liturgie a des rapports très intimes 
avec la sociologie et c'est pour cela 
que le mouvement liturgique et le 
mouvement social marchent de pair 
à notre époque. L'un des principes 
fondamentaux de l'apostolat litur-

gique sera précisément de les unir toujours le plus 
intimement possible, et ceux qui cherchent à résou-
dre la question sociale ne peuvent négliger les 
ressources offertes par la liturgie. 

La liturgie est, en effet, essentiellement la sociali-
sation de la prière. C'est la prière de l'Eglise comme 
société, prière qui groupe tous les hommes sans tenir 
compte ni du pays, ni de la nation, ni de la race, ni 
de la naissance, ni de la condition, ni du degré d'in-
telligence et de culture. Enfants du vieil et du nouvel 
Adam, il? sont tous frères par la nature et par la 
grâce et tous s'adressent à leur Père commun en lui 
disant : « Notre Père. » Ils lui adressent des requêtes 
toujours &u pluriel et où aucune nécessité générale 
n'est oubliée; qu'il suffise, pour s'en convaincre, | 
d'ouvrir un missel et d 'y lire les oraisons que le | 

g prêtre lit le Vendredi-Saint. Cette prière favorise ^ 
(-' donc d'une façon toute spéciale le développement > 

2 4 2 



l i t u r g i e e t s o c i o l o g i e . 
g? 

du sens social qui est nécessaire pour pouvoir envi-
sager dans toute leur ampleur les grands problèmes ^ 
qui préoccupent les sociétés modernes. C'est à tort g 
qu'on reproche à la liturgie de n'être pas une scien- « 
ce d'ordre pratique, car les principes qu'elle inculque a 
suffiraient précisément, à eux seuls, selon le cardinal s| 
Pie, (( à résoudre la question sociale ». 

« Sans la liturgie, écrit l'abbé Vigourel, toutes les g 
oeuvres seront en marge de la vie chrétienne et ne ^ 
tarderont pas à montrer que, manquant de sève litur- g 
gique, autant dire religieuse et chrétienne, elles ne g 
sauraient produire de bons fruits ni de bienfaits g 
durables. » 

C'est surtout par la participation au culte litur- ^ 
gique que la religion se maintenait au Moven-Age. <| 
A cette époque, la société réglait sa vie publique sur t| 
celle de 1 Eglise. « Noël et Pâques, écrit Fustel de 
Coulanges, étaient alors les plus grandes joies de <| 
l'existence humaine. » Les Annalistes notent tou- <| 
jours soigneusement l'endroit où Charlemagnc et ^ 
ses fils ont passé ces deux fêtes. 

Le calendrier civil était subordonné au calendrier g 
religieux On chômait aux jours de fêtes, comme <| 
celles des Apôtres par exemple. La vacation des g 
tribunaux dépendait des époques liturgiques comme <| 
on pourrait le dire maintenant des vacances de 4 
Pâques on de Noël. La table de famille elle-même se r. 
ressentait des grandes solennités de l'Eglise : le 
réveillon de Noël, les œufs de Pâques et quelques © 
autres usages touchants en sont un vague souvenir. ^ 

<( Les contrats cessaient ou se renouvelaient à une g 
date sacrée, à la Toussaint, à la Saint-Martin, à la »| 

2 4 3 



| c h a p i t r e x v i i i . | 

Noël, à la Saint-Jean. Combien nos anciens se § 
réjouissaient à la naissance de saint Jean, vous o 
en avez un indice dans les feux de joie qui, à la fin ® 
du XIX0 siècle, s'allument encore sur nos cimes, a 
par exemple dans la vallée du Rhône. Aussi bien 
que les conventions particulières, les foires trouvaient 
leur date dans le calendrier chrétien. ' » 

(( J'ai connu encore dans la vieille Ardenne, disait 
G. Kurth, des paysans qui désignaient les diman-
ches par leur Introït : Esto mihi, Invocavit, n'ayant, 
si je puis parler ainsi, d'autre calendrier que la 
« cartabeîle ». Il n'y en a plus aujourd'hui. Pour eux 
la prière de l'Eglise était encore le vaste et soyeux 
vêtement qui enveloppe la vie tout entière, dont 
mille usages touchants entretiennent et ravivent sans 
cesse la douce et bienfaisante chaleur. 2 » 

Bien des sociologues, qui ne sont pas catholiques, 
ont été contraints de dire que, si les églises se fer-
maient aux cérémonies religieuses, il ne faudrait pas 
longtemps pour que l'homme redevînt barbare. Il 
n'y a de paix pour la société qu'à condition qu'elle 
cherche la gloire divine et sa sanctification. Sans le 
frein de la religion, c'est le déchaînement de toutes 
les passions; et la religion se trouve avant tout dans 
le culte liturgique qui relie officiellement les hommes 
à Dieu. 

« Une société qui ne fait plus à Dieu une place 
solennelle dans la vie publique se condamne à som-
brer dans un matérialisme dont les conséquences 
seront funestes, même à son bonheur naturel, dit 

I. A b b é CHIPIER: La Vie liturgique, p. 349. — 2. Semaine litur- rf 
gique de Maredsous : La liturgie et le peuple. ® 

2 4 4 



l i t u r g i e e t s o c i o l o g i e . 

g M. Thellier de Poncheville. Si nous supprimons le © 
g culte dans nos églises, quelques âmes d'élite feront g 
^ un temple de leur cœur et ce Dieu caché deviendra <| 
? bien vite un Dieu oublié et, pour le plus grand nom- A 

bre, il ne sera plus qu'un fantôme perdu au loin 
(g dans l'immensité bleue et dont on se désintéressera. A 

(( Dieu est un principe d'unité nécessaire entre 
tous; sans ce nœud divin le lien humain se brise. ^ 
Pour avoir délaissé les autels autour desquels frater-
nisent les hommes, on a vu se dresser l'autel du veau 
d'or. Et les luttes fratricides commencent, car les 
appétits n'ont plus de frein. C'est à cela que la 
société arrive quand elle ne met pas au premier rang 
l'affirmation publique de Dieu. ' » 

Dans une supplique adressée à sa sainteté Be-
noît X V (août 1920), comme elle l'avait été déjà à 
Léon XIII (juin 1899), on demandait qu'une messe 
et un office fussent célébrés, chaque année, en l'hon-
neur de la royauté sociale du Christ. « Cette fête, y 
disait-on, paraît être d'une opportunité flagrante au 
point de vue social, car aucune vérité n'a été niée ou 
ignorée de nos jours plus systématiquement que les 
droits souverains de Jésus-Christ dans le domaine 
social, civil et temporel. 

(( Or, la sainte Eglise a coutume de définir les 
vérités religieuses alors qu'elles sont attaquées par ^ 
les hérésies. Cette fête ferait donc au sujet de la 
royauté sociale de Jésus-Christ l'éducation des mas- a 
ses imbues du faux principe que la religior. est affaire a 
privée. Une fête est pour le peuple la définition la ^ 
plus claire d'une vérité. Cette fête rétablirait aussi ® 

I. Congrès de Musique sacrée de Tourcoing, 1919. 

245 



| CHAPITRE XVIII. % 
I . . ^ virtuellement (puisque le fait matériel ne dépend pas §j 

de l'Eglise) l'ordre dans les sociétés, l'ordre qui, 
consistant à mettre chacun et chaque chose à sa 

ft place, rend à Jésus-Christ, premier né d'entre les 
© hommes, type de la création, Rédempteur et Média-
ô teur des peuples, sa place parmi les sociétés, la 

première, la souveraine. » 
Sans attendre cette supplique, depuis longtemps 

déjà l'Eglise affirme dans sa liturgie ce caractère 
universel de la royauté du Verbe incarné. 

A l'Epiphanie, Jésus est adoré comme le roi de 
toutes les nations par les rois mages : « Dites à toutes 
les nations que c'est par la croix que Dieu règne », 
dit la liturgie de la Semaine Sainte. Et l'Invitatoire de 
la fête du Saint-Sacrement déclare que le Christ est 
le « roi dominateur des nations. » 

La royauté sociale de Jésus est donc affirmée dans 
le Cycle. Et si les nations la reconnaissaient, elles 
trouveraient le bonheur qu'elles cherchent en vain 
en dehors de Jésus. Si elles donnaient au Pape, 
vicaire du Christ, la place d'honneur qui lui revient 
dans la Société des Nations et dans le moude, dont il 
est le chef spirituel, et si elles respectaient, dans les 
autorités ecclésiastiques et civiles, l'autorité de Dieu 
lui-même, elles trouveraient la paix et la prospérité 
qu'elles cherchent vainement en dehors de là. Or, ce 
respect de l'autorité tant spirituelle que temporelle, 
qui est à la base de toute la société, est puissamment 
inculqué par la liturgie. Elle règle les cérémonies où 
apparaît la majesté du Souverain Pontife, succes-
seur de Pierre. Elle décerne des honneurs particuliers 
à l'évêq.ue, soit qu'il pontifie, soit qu'il assiste à un 

2 4 6 



LITURGIE ET SOCIOLOGIE. 

office. Aux prêtres aussi elle attribue une préséance 
qui commande le respect des fidèles. Ils sont placés 
dans un endroit qui leur est réservé et que l'on 
appelle pour cela le presbyterium. Là, les fidèles ne 
doivent pas entrer. 

La liturgie donne aussi une grande idée de l'auto-
rité temporelle. On bénit les rois 1 au milieu de toute 
la pompe des cérémonies du sacre afin de leur 
obtenir les grâces dont ils ont besoin et de relever 
aux yeux des peuples la majesté du pouvoir. On 
rappelle aux souverains, en cette solennelle circons-
tance, toutes leurs obligations : « Vous servirez Dieu, 
vous pratiquerez la justice sans laquelle une société 
ne peut subsister longtemps et, par votre conduite, 
vous montrerez que vous régnez, non pour votre 
avantage, mais pour celui de tout votre peuple. » Et 
le roi, à genoux, jure devant Dieu et sur l'Evangile 
qu'il accomplira ces obligations. Et chaque fois qu'il 
assiste aux saints mystères, on le reçoit avec solennité 
et on le conduit en un endroit choisi, à un prie-Dieu 
richement orné. Il est encensé même avant les 
évêques. A l'issue de la grand messe, l'Eglise fait 
prier pour le roi ou le gouvernement établi. En ins-
pirant ainsi la vénération pour les chefs spirituels et 
temporels et le respect de leur autorité, elle favorise 
éminemment l'ordre, la paix et la prospérité des 
Etats. 

Quant à la foule des fidèles, si l'Eglise reconnaît 
I. Ce rite a été institué lorsqu'on ne connaissait pas d'autres 

sociétés organisées que des royaumes ou des empires. li paurrait être 
appliqué par 1 Eglise à tout chef d'Etat catholique nui place ses 
hautes fonctions, avec la responsabilité qu'elles entraînent, sous la 
protection divine. 

2 4 7 



| c h a p i t r e xvi i i . | 

^ l'inégalité des conditions sociales fondée sur la 
(/ nature des choses, elle a soin aussi de leur rappeler ^ 
^ l'égalité de tous dans leur dignité d'enfants de Dieu, G 
(/ Les temples sont ouverts à tous; tous y ont les 

mêmes droits; riches et pauvres, maîtres et serviteurs 
y sont confondus; tous s'asseyent fraternellement à 
la table eucharistique; tous mêlent leurs voix pour 

g chanter les louanges de Dieu. 
On rapporte de Turenne que, se rendant un jour 

à la sainte communion, les yeux baissés et les mains 
jointes, il y fut précédé par un de ses serviteurs qui, 
s'apercevant bientôt de sa méprise, voulut laisser 
passer son maître devant lui : « Passez, Monsei-
gneur. » — « Mon ami, lui répond Turenne, ici il 
n'y a qu'un seul Seigneur, Celui que nous allons 
recevoir ensemble; va devant moi. » 

La liturgie nous rappelle de même notre égalité 
dans le néant de notre nature mortelle. La cérémonie 
des Cendres nous fait penser à notre origine et notre 
destinée communes : « Tu es poussière et tu retour-
neras en poussière. » Elle nous affirme, pendant 
l'Avent, que Marie seule a été exempte de la faute 
originelle et que nous étions tous, comme le dit saint 
Augustin, à cause de nos péchés, une massa dam-
nata. 

Mais, morts en Adam, tous aussi nous pouvons 
revivre dans le Christ qui est le Sauveur universel. 
La liturgie nous le redit souvent : « La grâce 

de 
notre Sauveur est apparue à tous les hommes » 
(Capit. de Circoncision). A Noël, « ce roi pacifique 
paraît et l'univers entier désire contempler son 
visage » (Ant. lres Vêpres du 25 déc.). A sa Présen-

2 4 8 



l i t u r g i e e t s o c i o l o g i e . 

g tation au temple, Jésus est appelé « la lumière des 
nations ». A l'Epiphanie, ce sont tous les peuples A 

|> qui vont à lui dans la personne des bergers et des g 
mages : « Les nations marcheront à ta lumière et les 
rois à la splendeur de ta clarté naissante... la force g 
des nations viendra à toi » (Epître).Au Samedi-Saint, g 

^ YExultet est, pour ainsi dire, la charte de notre Qj 
fraternité surnaturelle en Dieu, qui a pour fondement A 

g notre régénération dans le baptême : « C'est cette î| 
(/ nuit qui, dans tout l'univers, arrachant aux vices du ^ 
g siècle et aux ténèbres du péché ceux qui croient au <| 

Christ, les rend à la grâce et à la société des saints. » <| 
Les fonts baptismaux que l'Eglise bénit à cette 

f,> occasion sont le berceau de tous les enfants de Dieu. ^ 
g et c'était tous ensemble qu'ils y naissaient autrefois g 
o à la vie divine dans la nuit de Pâques : « Ouvrez, en ^ 
g ce jour, par toute la terre, la fontaine baptismale pour 
y y régénérer les nations » (Bénédiction des fonts). 

A la fête de la Pentecôte, c'est l'Esprit-Saint qui g 
descend sur l'Eglise et lui communique la vie : « Il g 

^ y a un seul corps et un seul Esprit comme aussi vous g 
g êtes appelés à une même espérance. Il y a un seul ^ 
g Seigneur, une seule foi et un seul baptême, un seul <| 
p Dieu et Père de tous les hommes, qui esi au-dessus 
g de tous, qui pénètre tout et réside en nous tous » 

(Ep. du 1 7 Dim. après la Pentecôte). Aussi l'Eglise ^ 
g est-elle la mère de tous les hommes et tous nous lui 

appartenons de droit. C'est le Pape, son chef suprê- g 
^ me, qui est le père commun de toute la grande g 

famille humaine. Et il y a lieu de se rappeler ici ce 
M. Noblemaire disait, en 1920. dans son Rap- g 
sur l'ambassade française auprès du Vatican : | 

2 4 9 



| c h a p i t r e xvi i i . | 

(( Qui contestera qu'en fait la Papauté ne soit 
toujours une puissance morale considérable? N'est 
ce point la seule force qui, émanant toujours d'un 
foyer unique et permanent, agisse dans le monde 
entier par des moyens identiques, coordonnés et 
parfaitement dociles? » 

L'année liturgique enfin se termine par la scène 
terrifiante de la fin du monde, où tous, sans excep-
tion, seront amenés devant leur luge : « Alors, 
apparaîtra dans le ciel le signe du Fils de l'homme 
et toutes les tribus de la terre se frapperont la poi-
trine et elles verront le Fils de l'homme venant sur 
les nuées du ciel avec une grande puissance et une 
grande majesté. Et il enverra ses anges avec la trom-
pette retentissante, et ils rassembleront ses élus, des 
quatre vents, depuis une extrémité du ciel jusqu'à 
l'autre » (Ev. du 24 Dim. après la Pentecôte). Les 
puissants et les humbles de la terre auront tous un 
sort égal et il n'y aura de distinctions entre eux que 
celles que leur donnent leurs mérites. 

* 
* * 

Dans les églises, Dieu descend jusqu'à l'homme. 
Chaque dimanche, la grand msese, avec ses chants, 
sa poésie et tous ses rites, élève le cœur du pauvre 
comme celui du riche, de l'ignorant comme du 
savant, au-dessus de toutes les contingences d'ordre 
matériel ou intellectuel qui les absorbent pendant la 
semaine. C'est la paix et le repos qui succèdent à 
l'activité fiévreuse et aux labeurs fatigants. Là, les 
grandes vertus chrétiennes, mises en activité par les 
lectures, les prédications, les chants et les prières 

2 5 0 



l i t u r g i e e t s o c i o l o g i e . 

communes et par la manducation du Christ, opèrent 
l'unité des esprits et des cœurs. Plus de rivalités, 
plus de jalousies, plus d'amertume; c'est le pardon, 
la réconciliation et l'amour. 

« La psalmodie, dit saint Ambroise, fond les dis-
sidences, pacifie les discordes, réconcilie les inimitiés. 
Comment garder rancune à celui avec qui l'on a 
confondu sa voix dans une même prière à Dieu? » 

Le saint sacrifice, où Jésus descend sur l'autel 
comme il s'était laissé attacher à la croix, nous 
apprend à obéir et nous en donne la force. Les saints 
en l'honneur desquels on célèbre les fêtes du Cycle 
nous prêchent la charité, l'immolation, le renon-
cement. 

Quelles pensées salutaires se dégagent de la 
liturgie ! C'est là que l'on connaît les vrais principes 
de l'ordre social chrétien en dehors duquel on ne 
trouve que les utopies du socialisme ou les dangers 
de l'individualisme prôné par le « Contrat social » et 
qui, transporté sur le terrain religieux, isole l'homme 
vis-à-vis de Dieu. 

A la lutte des races et des classes, la liturgie 
substitue la concorde au sein de la seule société 
internationale réalisable : l'Eglise. 

Nous pouvons donc conclure ce chapitre en disant, 
cette fois, que ce n'est pas seulement pour l'individu, 
mais aussi pour la société, que la liturgie est « la 
source première et indispensable du véritable esprit 
chrétien ». 

N'est-ce pas en obéissant à cette pensée que le 
saint Père Benoît X V , après avoir vainement essayé, 

fA au cours de la tourmente de 1914 à 1918, de faire, 

2 5 1 



c h a p i t r e xvii i . — l i t u r g i e e t s o c i o l o g i e . 

comme il le disait dans son Motu proprio du 9 mai | 
1918, « ce que la conscience de notre devoir aposto-
lique nous dictait et ce que la charité de Jésus-Christ 
nous suggérait » demanda à « tous les Pasteurs de > 
l'Eglise et à tous les prêtres séculiers et réguliers de 
célébrer le 29 juin, fête des saints Pierre et Paul, pro- j 
tecteurs de la chrétienté, une messe solennelle pour a\ 
que la tranquilité et la vraie fraternité reviennent ré-
gner parmi les peuples. Ce sera ainsi, ajoutait-il, que 
le sacerdoce catholique tout entier, en union avec le 
suprême Pontife, offrira sur tous les autels de la terre 
l'hostie de propitiation et d'amour et fera violence 
au cœur de Dieu. Si bien que notre espoir sera plus 
grand que se réalise au plus tôt le souhait du roi ^ 
David qui est également celui des peuples : Que la 
justice et la paix se donnent le baiser ». 

Et quelques jours après, se déclenchaient les gran-
des offensives qui mirent fin a la plus grande guerre 
qu'ait jamais connue le monde. 

PATER NOSTER 

252 



E paroissien, dit Dom Guéranger, 
« est le livre liturgique par excellen-
ce » ; aussi le chrétien doit-il aimer 
à le mettre au premier rang de ses 
livres de dévotions. 

Le Missel est le livre eucharisti-
que au premier chef puisque c'est le livre dont le 
prêtre a besoin pour dire sa messe et le fidèle pour y 
participer pleinement. Seul il jouit, avec l'Eucharis-
tie, du privilège d'être placé sur l'autel. 

<< Sous le nom de Sacramentaire il retint autrefois 
et pendant de longs siècles, groupés autour de 
l'oblation du saint Sacrifice, tous les textes, toutes les 
formules, tous les rites en usage dans la sainte 
Eglise de Dieu. 1 » Les chants du Graduel, de 
l'Offertoire et de la Communion étaient consignés 
dans l'Antiphonaire; les Epîtres et les Leçons 
dans le Lectionnaire et les Evangiles dans les 
Evangéliaires. 

On sentit la nécessité de les réunir en un seul livre 
qui fut nommé Missel plénier. Mais comme les lec-
tures et les chants n'étaient pas les mêmes dans 
toutes les régions et que chaque église mettait sa 

I. DOM BAUDOT: Le missel romain. 

253 



| c h a p i t r e xviii. | 

note personnelle dans l'ordonnance des cérémonies, 
on eût bientôt une grande multiplicité de missels, 
tous différents. La liturgie romaine pourtant allait 
peu à peu supplanter les autres. C'est ainsi qu'avec 
l'empire Carolingien au IX' siècle, Pépin le Bref 
cherche à abolii la liturgie gallicane au profit du 
Missel romain et que Charlemagne, son fils, travaille 
dans ce sens avec plus de zèle encore, secondé par 
l'initiative du savant bénédictin Alcuin. 

Voici un exemple donné par Dom Plaine, béné-
dictin de Ligugé, de ce qu'était un missel au 
X siècle dans nos pays : 

L E M I S S E L DE SAINT-VOUGAY 

EN BRETAGNE. 

(Manuscrit du X e ou X I e siècle). 

« Dans un village ignoré de la Basse-Bretagne, à 
quelques lieues seulement de la mer et de la ville 
autrefois épiscopale de Saint-Pol-de-Léon, on con-
serve, de temps immémorial et avec un respect 
religieux, un très ancien Missel qui, après avoir bien 
des fois exercé la sagacité des archéologues, bretons 
et autres, n'en est pas moins resté pour beaucoup 
d'entre eux, sinon pour tous, une énigme sans 
solution... 

« ...Ayant eu occasion de me transporter dans ce 
hameau, j'ai voulu naturellement, à mon tour, voir 
de mes yeux ce manuscrit tant vanté, et m'éclairer 
pleinement sur la double opinion à laquelle il a 
donné lieu, en l'analysant, la plume à la main, 
feuillet par feuillet, colonne par colonne... 

« Et, d'abord, le Missel de Saint-Vougay n'est 

254 



l e m i s s e l . 

plus actuellement, il faut l'avouer, qu'un débris, un 
fragment de Missel. Avec son format petit in-folic 
à deux colonnes, avec son mélange de majuscules et 
minuscules, avec ses lettres ornées de dorure, avec 
sa notation musicale neumée, il pouvait passer en 
son temps pour un chef-d'œuvre de calligraphie, 
mais aujourd'hui il a malheureusement perdu beau-
coup de son éclat et de sa splendeur. Les dorures ont 
d'abord toutes disparu par l'effet des injures du 
temps; puis l'humidité a tellement attaqué un très 
grand nombre de lettres, qu'il est difficile de les 
distinguer à l'œil nu. Joignez à cela qu'un relieur 
inintelligent et d'une insouciance sans nom a com-
mis la double et irréparable faute de placer les 
feuillets sans aucun ordre, et de rogner, outre la 
marge entière, un pouce ou deux de l'écriture elle-
même tant en haut que sur les côtés. Il résulte de ce 
double fait que le Missel en question n'offre plus 
aucune suite, et qu'il est devenu indéchiffrable dans 
une bonne moitié de son tout actuel. Enfin, pour 
surcroît de malheur, ce tout lui-même ne se compose 
plus que de quarante-sept feuillets. Tous les autres 
ont disparu avec le laps des années, par des causes 
qui nous sont inconnues. Le nombre des messes ou 
des parties de messes, qu'il renferme, s'élève cepen-
dant encore à soixante-dix. Elles sont toutes com-
prises entre le jour de Noël et le Samedi des 
Quatre-Temps de Septembre. Le Carême, les semai-
nes de Pâques et de la Pentecôte, par conséquent la 

ft saison liturgique la plus riche, y sont abondamment 
g représentés, mais les saints n'y figurent que dans 
g une très faible proportion... 

255 



| c h a p i t r e xviii. | 

« Citons la messe du 2e Dimanche après Pâques : 
« Introït : Misericordia Domini, comme dans le 

Missel Romain actuel. 
« Oraison : Deus, qui in fdii tui humilitate, etc., 

même remarque... 
« Pour l'Epître, le double Alléluia, l'Evangile, 

l'Offertoire et la Communion; ils ne diffèrent en 
rien non plus de ceux que nous offre, pour ce même 
dimanche, le Missel Romain de s. s. Pie V et 
d'Urbain VIII... 

(i Cette identité entre les textes du Missel Romain 
et ceux du Missel de Saint-Vougay n'est pas d'ail-
leurs particulière à l'office du second dimanche après 
Pâques; elle se représente, au contraire, à chaque 
page; on peut dire qu'elle y fait loi. 

c Quant à la Préface, il y en avait une pour chaque 
fête. 

« Le Missel de Saint-Vougay est si bien Romain 
dans ses textes, comme dans ses formes, que les 
Stations du Carême, des Quatre-Temps, et des 
grandes solennités de l'année y sont marquées et 
indiquées absolument de la même manière qu'elles 
l'étaient dans les Antiphonaires de saint Grégoire et 
qu'elles le sont dans nos Missels actuels. » 

Disons ici, en passant, combien il est regrettable 
de voir éliminer de nos paroissiens la mention de ces 
Stations où se faisaient les grandes fêtes dans la ville 
éternelle; c'est un point de contact avec Rome que S| 
l'on supprime. 

g (i Hâtons-nous d'ajouter, continue Dom Plaine, A 
que le Missel de Saint-Vougay n'en a pas moins été © 
écrit pour l'usage d'une église de Bretagne, et pro- A 

256 



I LE MISSEL. S | 
|> bablenient pour l'usage de celle même qui le possède 
o encore aujourd'hui. Nous en avons pour garant, 
g entre autres, le texte si précieux de la Litanie du 

Samedi-Saint. Un très grand nombre de saints Bre-
g tons figurent dans cette liste. 

(( Le Missel de Saint-Vougay est donc à la fois 
^ Romain par sa provenance, et Breton en raison de 
g l'église pour laquelle il a été rédigé. 

« Maintenant quelle est sa date probable? A quel 
> siècle peut-il appartenir? 

« Le Missel que nous étudions est du genre de 
g ceux qu'on doit appeler Pléniers, Missalia Plenaria; 
g or ces sortes de Missels ne paraissent pas antérieurs 
g au milieu du IX1 siècle : le plus ancien, qui nous soit 
© connu, a été croit-on, à l'usage du Pape s. Léon IV 
| (847-855). » 

L'auteur prouve ici que ce Missel est postérieur 
au IX' siècle et antérieur au XII' siècle. Voici sa 
dernière preuve que je cite, car elle complète la 
donnée de ce qu'était un Missel à cette époque. 

<( ...Enfin, un autre caractère très significatif du 
g Missel qui fait l'objet de cette étude, c'est qu'il ne 
^ présente pas seulement le texte littéral des prières et 

des parties chantées de la messe; la notation en 
^ plain-chant se trouve encore jointe aux paroles, et ne 
g fait qu'un tout avec elles. Or cette notation ne se 

borne plus à énumérer simplement les premières 
g lettres de l'alphabet, comme faisaient les anciens, 
g antérieurement au IX siècle; elle se compose d'une 

réunion de points, de podatus, de clivis et autres 
signes analogues qui appartiennent à la notation 

f{ dite neumée, mais d'autres part cette notation elle-

2 5 7 



| c h a p i t r e xviii. | 

même ne nous offre point non plus cet assemblage 
de lignes, de barres et de clefs, que le moine 
bénédictin Guy d'Arezzo introduisit au commen-
cement du XIe siècle, et qui contribua si puissam-
ment à simplifiei et à populariser la science du chant 
ecclésiastique. Or, cette heureuse innovation fut 
adoptée à Rome dès le temps du Pape Benoît VIII 
(1012-1024). 

« Par conséquent, le Missel de Saint-Vougay, qui 
est la reproduction fidèle de ceux de Rome, devrait 
aussi porter la trace de cette innovation, s'il n'était 
antérieur aux premières années du Xe siècle. » 

Jusqu'au XVIe siècle l'uniformité des missels ne 
fut pas complète. C'est alors que le Concile de 
Trente institua une Commission qui aboutit à une 
réforme faite par Pie V en 1 570 et qui imposa à 
toute l'Eglise le Missel romain. Clément VIII (1604), 
Urbain VIII (1634) et enfin Pie X et son successeur 
Benoît X V (1903-1920) lui firent subir certaines 
modifications ei améliorations. A part donc quel-
ques exceptions, légitimement autorisées, les Missels 
de la chrétienté tout entière sont les mêmes; tous 
admettent quelques messes propres à chacun des 
diocèses, mais pour le reste célèbrent la même litur-
gie que celle, plus de dix fois séculaires, de Rome. 

* 
* * 

Le Missel actuel se divise en trois grandes parties: 
le Cycle Temporal, le Cycle Sanctoral et Y Ordinaire 
de la Messe, enclavé entre le Samedi-Saint et Pâques. 

2 5 8 



l e m i s s e l . 

Nous avons parlé des deux cycles à un autre 
endroit, nous n'aurons donc qu'à ajouter quelques 
mots de la partie invariable de la Messe. 

Pendant les premiers siècles du christianisme, les 
prières liturgiques n'étaient pas écrites, mais impro-
visées sur un thème invariable appelé Canon, ou 
règle de la Consécration. « Le Président fait aussi 
longtemps qu'il peut l'action 

de grâces », dit saint 
Justin au IIe siècle. Le texte du Canon tel que nous 
le possédons actuellement semble fixé dès l'époque 
de saint Léon au V siècle, car la légende du Bré-
viaire a jugé digne de mentionner les quatre mots 
qu'il avait ajoutés à la formule reçue : « Sanctum 
sacrificium, immaculatam hostiam u (Supra quœ). 

« Vers l'an 600, saint Grégoire le Grand ajoute de 
même les mots : « Diesque nostros in tua pace 
disponas » (Hanc igitur) à la quatrième prière du 
Canon, addition qui causa dans l'Eglise un si long 
étonnement que la rumeur n'en était pas encore 
éteinte au siècle dernier. La prière sacrée entre toutes 
du Canon n'a donc plus subi aucune modification 
depuis la fin du VI" siècle. Elle représente exactement 
la prière antique telle qu'elle se faisait aux tout 
premiers siècles de l'Eglise, prière essentiellement 
une et « tirée, comme le dit le Concile de Trente, des 
paroles de Jésus-Christ, des traditions des Apôtres 
et de l'institution des saints pontifes guidés par 
l'Esprit-Saint. » Heureux celui qui dit cette prière 
canonique en même temps que le prêtre. Il entre en 
communion intime avec les générations chrétiennes 
d'autrefois. 

Il semble que c'est surtout du missel que nous 

259 



CHAPITRE XIX. % | « 
g pouvons dire : « Depuis tant de siècles on a prié 
g ainsi ! Tant d'émotions, tant de joies, tant d'affec-
g tions, tant de larmes ont passé sur ces livres, sur ces 
g rites, sur ces formules ! 1 » 

Estimons donc le Missel. Il contient, dans les 
|| Introïts, Graduels, Offertoires et Communions, des 

versets de 128 Psaumes que l'on chantait autrefois 
entièrement. Nous y trouvons des extraits des cinq 
livres du Pentateuque, des sept livres Historiques, 
des sept livres Poétiques et Sapientiaux, de onze 
livres Prophétiques sur dix-sept et plus de 450 ex-
traits des quatre Evangiles ainsi que des passages 

de 
presque toutes les Epîtres des Apôtres. 

Nous pouvons donc dire du Missel ce que 
Mgr Gay disait de l'Evangile : « C'est la forme 
providentielle sous laquelle le Verbe de Dieu a 
voulu se rendre accessible à toutes les âmes. » Aussi 
n'épargnait-on rien autrefois pour qu'il fût d'une 
très grande richesse intérieure et extérieure et c'est 
dans des châsses précieuses et avec des parfums 
qu'on le gardait. On ne le portait, comme les vases 
sacrés, que dans de riches étoffes. 

Le cérémonial des Evêques dit de le recouvrir 
d'étoffes de soie de la couleur des ornements 2. C'est 
la parole de Dieu qu'il contient, nous ne saurions 
avoir pour lui assez de respect. 

Ayons dons notre Missel. Qu'il soit beau, bien 
complet, avec par ex., les messes de chaque jour du 
Carême, et bien relié. C'est une dépense qu'il ne ? 

I. Mgr DUCHESNE: Origines du culte chrétien: Préface. — 2.L. I, % 
c. XII . n° 15. L. II, c . XI , n° 1. 

2 6 0 



l e m i s s e l . 

faut pas avoir peur de faire, car c'en est une pour 
toute la vie 

u Un directeur, écrit l'abbé Chipier, n'a pas une 
âme en général, mais telle espèce d'âme. Quoiqu'il 
ait étudié toute la religion, il y a des points qui 
l'attirent. Il sera donc spécialisé malgré lui et porté 
à spécialiser les âmes sur son modèle. Qu'il persuade 
aux personnes confiées à ses soins 

de suivre un 
Paroissien, de s'y attacher; qu'il les y ramène par la 
pénitence sacramentelle : elles y trouveront la 
la pensée et tout le sentiment de l'Eglise, en consé-
quence l'aliment qu'il faut à leur tempérament 
spirituel. 2 » 

Que ce livre d'or, à certains points de vue le plus 
beau qui existe, soit donc notre ami, qu'il soit le livre 
de chevet que nous consultons avec une sainte 
avidité tous les jours de notre exil et où l'Eglise, avec 
toute l'infaillibilité qu'elle possède en matière de foi 
et de morale, nous indique la route du ciel. 

Il y aura alors de l'esprit de suite dans notre vie 
spirituelle, nous estimerons toujours davantage notre 
bonne mère qui nous le donne et qui nous y parle, 
nous y puiserons l'esprit chrétien à sa source pre-
mière et indispensable, nous aimerons la sainte 
Eucharistie qui nous y est présentée quotidien-
nement sous un jour nouveau et y rythmerons 
toujours davantage notre dévotion sur celle de nos 
prêtres. 

Et c'est ainsi que nous nous unirons pleinement 
1. C'est dans cet esprit que nous avons fait le « Missel quotidien 

et Vesperal » (Abbaye de St-André par Lophem-lez-Bruges), qui a eu 
W un succès sans précédent (85 mille exemplaires la première année). — 
g 2. La vie liturgique, p. 87. 

2 6 1 



c h a p i t r e x i x . — l e m i s s e l . 

avec tout le corps mystique du Christ au culte infini 
que Jésus son chef rend à son Père et auquel, après 
l'initiation de cette vie, nous participerons à jamais 
dans l'éternité. 

262 



OUS avons vu comment la liturgie 
nous fait rendre officiellement à la 
Très-Sainte Trinité par Jésus et par 
la Hiérarchie sacrée, c'est-à-dire 
par les prêtres unis à leurs évêques 
et au Pape, dans toutes les paroisses 

de l'univers rattachées aux Cathédrales et à Saint-
Pierre de Rome, le culte officiel d'adoration qui lui 
est dû. 

Le saint Sacrifice de la Messe, les Sacrements et la 
sainte Ecriture sont les trésors confinés par Jésus à 
son Eglise et celle-ci les utilise dans la liturgie pour 
la gloire de l'auguste Trinité et le profit de ses 
enfants. Elle y joint, afin d'en faire mieux saisir 
l'excellence, des Sacramentaux, c'est-à-dire des 
prières et des rites qu'elle adapte, au cours de 
l'année, aux périodes liturgiques qu'elle célèbre. 

L'Eglise s'adresse à Dieu, l'unique Père de qui 
découle toute paternité (Pater Noster), par l'inter-
médiaire du seul Grand-Prêtre (per Christum Do-
minum nostrum), et sous la motion d'un unique 
Esprit (unus Spiritus), dans l'unité d'un seul corps 
mystique que fait naître un seul baptême et que 
nourrit un même pain eucharistique. Et, en vertu du 
sacerdoce même de Jésus auquel elle participe, la 
hiérarchie catholique (une dans l'étendue : prêtres, 
évêques, Pape; paroisses, cathédrales, basiliques de 
Rome) et apostolique (une dans le temps : Pape et 

263 



s c o n c l u s i o n . 

évêques, successeurs de Pierre et des Apôtres) offre g 
à la sainte Trinité, sur un même autel (autel eucha- g 
ristique), une seule victime dans un Sacrifice qui est <g 
celui de la Messe, reproduction de l'unique sacrifice «a 
du Calvaire. 

Et cette liturgie est une à travers tous les siècles, 
car elle est figurée dans l'Ancien Testament, inau-
gurée par Jésus à la dernière Cène et sur la Croix, 
continuée, sur terre, par l'Eglise et consommée au 
Ciel par le Christ, notre perpétuel intercesseur 
auquel s'unissent tous les Anges et tous les Saints. 

* 
* * 

Il ne nous reste donc maintenant qu'à réaliser cet 
idéal. A cette fin, nous terminons, en donnant les 
principes essentiels qui peuvent servir de program-
me d'action à l'Apostolat liturgique. 

APOSTOLAT LITURGIQUE. 

I. BUT : ((Restaurer dans le Christ » la société 
chrétienne, en la faisant : 

1 ' Glorifier Dieu par l'exercice, digne et conscient, 
du culte officiel qui lui est dû. 

2" 5e sanctifier elle-même par la participation 
active à la liturgie qui est, au dire de Pie X, « la 
source première et indispensable du véritable esprit 
chrétien ». 

* 
* * 

264 



CONCLUSION. 

11. MOYENS D'ACTION : Ceux qui travaillent à § 
l'Apostolat liturgique tâcheront : 

1 ° D'avoir comme objet dernier et constant 
de 4 

leur culte les trois augustes Personnes de la sainte | 
Trinité, devant lesquelles ils se rappelleront que tous | 
les Saints, tous les Anges, Marie leur reine, et j| 
l'humanité même de Jésus sont abîmés dans l'ado- X 
ration. 

2° D'adorer Dieu le Père, principe de la sainte 
Trinité, par la médiation de Jésus-Christ le Pontife 
suprême (présent dans l'Eucharistie) et sous la 
motion de la grâce de l'Esprit-Saint. 

3° D'user, dans leurs prières, de la médiation 
sacerdotale de la hiérarchie catholique dont les 
membres sont les ministres du culte officiel. Ils 
aimeront donc de prier en union avec le Pape, leur 
Evêque et spécialement avec leur pasteur. Ils entou-
reront publiquement de signes de respect les repré-
sentants du clergé partout où ils les rencontreront. 

4° De fréquenter, s'ils le peuvent commodément, 
leur église cathédrale ou paroissiale, pour y recevoir 
le pain de la doctrine et le pain eucharistique de la 
main de leur pasteur ou de ceux qui le remplacent. 
Ils salueront respectueusement les temples où Jésus 
réside dans le saint Sacrement et travailleront à orner 
l'église qui les a vus naître à la vie divine. Le Diman-
che ils y assisteront, en règle générale, à la grand' 
messe. 

50 De faire du saint Sacrifice de la Messe le centre 
de leur vie spirituelle en y assistant, si possible, 

2 6 5 



c o n c l u s i o n . 

quotidiennement, de façon à unir leurs souffrances 
de chaque journée à celles de Jésus sur le Calvaire. 

6° De communier souvent et spécialement les 
dimanches et jours de fêtes; ils s'y prépareront, si 
possible, comme le prêtre, afin d'offrir d'abord à 
Dieu le sang de Jésus qui nous réconcilie, puis d'en 
recevoir le baiser de paix et les faveurs dans la 
communion. 

7" D'estimer toujours davantage les Sacrements 
que l'Eglise met à la disposition de tous ses enfants 
au cours de leur vie et de s'y préparer toujours d'une 
façon sérieuse et digne. 

8° D'user fréquemment des Sacramentaux dont 
l'Eglise fait usage dans son culte : l'eau, les cierges, 
les cendres, les palmes, le Pater, le Confiteor, etc. Ils 
chercheront à approfondir toujours plus le sens des 
cérémonies et des rites relatifs à la Messe et aux 
Sacrements. Les sermons et homélies leur seront 
souvent utiles à cet effet. 

9° D'assister à quelque partie de l'Office canonial, 
surtout aux Vêpres et aux Compiles du dimanche, 
auxquelles ils chercheront à rendre leur antique 
splendeur. 

1 0 l D'ordonner leur piété, même leur piété privée, 
— comme, par ex. leur méditation quotidienne —, 
selon les anniversaires de la vie du Christ célébrés 
par l'Eglise dans son calendrier, afin de se remplir, 
au cours de l'année, de l'esprit de chaque Temps 
liturgique : Avent, Noël, etc. Ils mêleront leur vie à 
celle de l'Eglise dans son culte, célébrant avec elle 
les Vigiles, les Octaves, les Rogations, les messes 

2 6 6 



c o n c l u s i o n . v 

des fériés du Carême, les bénédictions de la Chan-
deleur, des Cendres, des Rameaux, etc. 

1 1 0 D'observer, dans leur culte envers les Saints, 
la hiérarchie établie par Pie X dans sa réforme du 
Bréviaire et qui consiste à honorer, après la sainte 
humanité de Jésus, la sainte Vierge, puis les saints 
Anges, saint Jean-Baptiste, saint Joseph, les saints 
Apôtres, etc. 

12° De prendre, dans la mesure du possible, une 
participation active aux prières publiques de l'Eglise 
par la récitation des textes liturgiques et spécialement 
par le chant, surtout le chant grégorien qui est le 
chant officiel de l'Eglise. Ils s'y formeront dans les 
écoles grégoriennes ou dans les maîtrises que le 
Motu proprio dit qu'on doit établir. 

13° D'employer de préférence les formules de la 
prière de l'Eglise contenues dans le Bréviaire et 
spécialement dans le Missel qui sera leur principal 

S) livre de piété. 
* * * 

Ils 
iront ainsi par Jésus, avec Jésus et en Jésus et 

a son Eglise, dans l'Esprit-Saint, au Père à qui soient 
| tout honneur et toute gloire à jamais. 

* * * 

III. R É S U L T A T S . Ils nous sont indiqués, peut-on 
g dire, dans les encourageantes paroles que sa sainteté 

Benoît X V adressait aux organisateurs du Congrès 
g liturgique de l'abbaye du Montserrat en Espagne en 
\ juillet 1915: 

267 



c o n c l u s i o n . | 

« Répandre parmi les fidèles une connaissance 
exacte de la liturgie; instiller dans leurs cœurs le goût 
sacré des formules, des rites, des chants par lesquels, 
en union avec leur Mère commune, ils rendent leur 
culte à Dieu; les attirer à une participation active des 
saints mystères et des fêtes ecclésiastiques, doit 
merveilleusement servir à rapprocher le peuple du 
prêtre, les ramener à l'Eglise, nourrir la piété, raf-
fermir la foi et perfectionner la vie. » 

% 
2 6 8 



A P P E N D I C E 

APPLICATION 
E T DISTRIBUTION D E S MATIÈRES 

CONTENUES DANS 

LE CATÉCHISME DU CONCILE DE TRENTE 
SELON LES ÉVANGILES DE TOUS LES DIMANCHES DE L'ANNÉE 

POUR LES PRONES ET LES INSTRUCTIONS FAMILIÈRES. 

IER DIMANCHE DE L'AVENT. 

Il y aura des signes dans le soleil, etc. S. Luc, 21. Du jugement géné-
ral. 

Voyez l'article du symbole, il viendra juger, etc. 

11" DIMANCHE DE L'AVENT. 

Jean ayant appris dans la prison, etc. S. Matth. 11. Du soin qu'on doit 
avoir de s'instruire des vérités de la foi, et d'en instruire les autres. 
Voyez Y introduction jusqu'au premier art. du symbole. 

Dans les chaînes, etc., ibid. Il faut confesser la foi de Jésus-Christ 
publiquement et au péril de sa vie. Voyez le premier art. du sym-
bole. 

IIIE DIMANCHE DE L'AVENT. 

Jean avoua et ne nia point. S. Jean, 1. Obligation de dire la vérité sim-
plement. Du serment. Quand il est permis, etc. Voyez du second 
commandement. 

Pourquoi donc baptisez-vous, si vous n'êtes pas le Christ? Des minis-
tres du sacrement de baptême. De quoi dépend l'effet du sacrement. 
Voyez du baptême. 

Je ne suis pas digne de délier, etc. De la préparation à recevoir le 
sacrement de l'autel. Voyez de l'eucharistie. 

269 



^ a p p e n d i c e . 

IV° DIMANCHE DE L'AVENT. 

L'an 13 de Tibère, la parole de Dieu se fit entendre à Jean, etc. 
S. Luc, 3. De la vocation et de la mission nécessaires aux ministres 
de l'Eglise. Voyez du sacrement de l'ordre. 

(g Dans le désert. Des vertus et de la sainteté des prêtres, de la chasteté, 
ibid. 

y Jean prêchait le baptême de la pénitence. Disposition des adultes pour 
fo recevoir le baptême. Du baptême. 
le Préparez les voies du Seigneur, etc. De la préparation à l'eucharistie. 

Voyez de l'eucharistie, ou bien de l'observation des commandements 
(Q de Dieu. Voyez du décalogue en général. 

NOËL. 

^ Elle mit au monde son premier-né. S. Luc, 2. Expliquer simplement 
fA la naissance de Jésus-Christ. Voyez l'art, du symbole, est né de la 
v9 Vierge Marie. 
L Au commencement était le Verbe. S. Jean, 1. De la génération éter-
0a ne!le de Jésus-Christ, ibid. 
t© Et le Verbe s'est fait chair. Exposer le mystère de l'Incarnation. Ibid. 
(w La gloire du Fi'.s unique du Père. Comment Jésus-Christ est-il notre 
WA frère? 

v£> Voyez l'explication de ces mots du pater: notre Père. 

I G DIMANCHE DANS L OCTAVE DE NOËL. 

^ Un glaive percera votre âme. S. Luc, 2. Pourquoi Dieu n'exempte 
pas ses enfants des maux de la vie. Voyez du baptême. A qui 
faut-il recourir alors. Voyez de la prière en général. 

FË CIRCONCISION. 

Après que les huit jours jurent passés. S. Luc, 2. De la vertu et des 
(c) effets des sacrements de la loi nouvelle. Voyez des sacrements en 

général. 
y Son nom jut Jésus. Du nom de Jésus-Christ. Voyez le second article 
(o du symbole. 

^ EPIPHANIE. 

^ Nous avons vu son étoile en Orient. S. Matth., 2. Différence de la 
^ sagesse chrétienne et de la philosophie. Voyez tom. I, introduction 
O et du symbole en général. 
x Ils se prosternèrent en l'adorant. — De l'adoration qui est due à Dieu, 
^ premier précepte du décalogue. De l'adoration due au saint Sacre-

ment. Voyez de Y eucharistie. 

270 



l e c a t é c h i s m e d u c o n c i l e d e t r e n t e . I 
DIMANCHE DANS L OCTAVE DE L EPIPHANIE. G 

Selon la coutume du jour de fête. S. Luc., 3. Il leur était soumis, ibid. Ŝ 
Devoirs des enfants envers leurs parents. Voyez le quatrième com-
mandement. 

IIE DIMANCHE APRÈS L'ÉPIPHANIE. 

Il y eut des noces à Cana, etc. S. Jean, 2. Du sacrement du mariage. 
Ce jut là le premier miracle de Jésus-Christ. On pourra parler de la 

transsubstantiation, et l'expliquer par des exemples pour instruire 
les gens du peuple et les ignorants de ce mystère. 

IIIE DIMANCHE APRÈS L'ÉPIPHANIE. 

Koici qu'un lépreux venant, l'adorait. S. Matth., 8. La lèpre est le 
signe de l'hérésie. Qui sont les hérétiques? Voyez le neuvième art. f i 
du symbole. Â 

Allez, montrez-vous aux prêtres. Du respect et de l'honneur dus aux ^ 
prêtres. Voyez le quatrième commandement de Dieu. f i 

Ou bien, du pouvoir de remettre les péchés dans l'Eglise. Voyez le tS 
dixième art. du symbole. , „ a 

IV DIMANCHE APRES L EPIPHANIE. 

Jésus étant monté dans une barque. S. Matth., 8. De la vraie Eglise. ^ 
Voyez le neuvième art. du symbole. 

Seigneur, sauvez-nous ; nous périssons. De la nécessité de recourir aux ® 
sacrements et à l'extrême-onction en danger de mort. Voyez du ^ 
sacrement de l'extrême-onction. A 

Quel est celui à qui obéissent les vents? etc. Soumission rendue à 
Dieu par toutes les créatures et refusée par l'homme. Voyez l'expli- ^ 
cation de ces mots du pater : votre volonté soit faite, etc. 

VE DIMANCHE APRÈS L'ÉPIPHANIE. 

L'homme ennemi sema de l'ivraie. S. Matth., 13. Des bons et des S 
méchants,membres de l'Eglise.— Neuvième art. du symbole; ou des cj 
haines et des dissensions qui troublent la paix des enfants de Dieu, 
et des tentations du démon. Voyez l'explication de ces mots: ne S 
nous induisez pas en tentation. f^ 

C'est l'ennemi qui a fait cela. De la haine du démon, et des tentations. 
Voyez le même endroit. ® 

g % 
VIE DIMANCHE APRÈS L'ÉPIPHANIE. 

Le royaume des deux est semblable au grain de sénevé. S. Matth., 13. fj 
De la foi, figurée par le grain de sénévé. — Sa nécessité, son ^ 

2 7 1 



^ a p p e n d i c e . 

exceilence, moyens de la conserver. Voyez de la foi, au commen-
cement du symbole. 

Jusqu'à ce que le fruit ait fermenté. De la communion des sai'nts. 
Neuvième article du symbole. 

DIMANCHE DE LA SEPTUAGESIME. 

Le royaume des deux est semblable à un père de famille. S. Matth., 
20. Dieu est notre père, le père de la grande famille. Premier article 
du symbole. Préface de l'oraison dominicale. 

Ils reçurent chacun un denier. De la vie éternelle, douzième article du 
symbole, ou à ces mots de l'oraison dominicale, que votre royaume 
arrive. 

Chacun un denier. Les récompenses, comme les châtiments, varient 
selon le mérite, douzième article du symbole. 

DIMANCHE DE LA SEXAGESIME. 

Celui qui sème sortit pour semer son champ. S. Luc, 8. De la parole 
de Dieu. Voyez donnez-nous notre pain quotidien. Manière de l'en-
tendre. Voyez 1* introduction. 

Le diable vint, etc. Des efforts et des attaques du démon. Voyez sur 
ces paroles: ne nous induisez pas en tentation. 

Les sollicitudes et les richesses, etc. Combien le désir des richesses est 
contraire aux fruits de la parole divine dans nos cœurs. Sur ces 
paroles: que votre volonté soit faite. 

DIMANCHE DE LA QUINQUAGES1ME 

Il sera livré aux nations. S. Luc, 18. De la passion de Jésus-Christ, 
motif de pénitence pour les chrétiens. Voyez art. quatrième du 
symbole. 

Un aveugle était assis le long du chemin. Des misères du genre hu-
main après le péché. Sur ces paroles: que votre volonté soit faite. 

Jésus, fils de David, ayez pitié de moi. De la nécessité fet de la ma-
nière de prier. Voyez de la prière en général. 

Que voulez-vous que je vous fasse? Pourquoi Dieu veut-il qu'on le 
prie? ibid. 

MERCREDI DES CENDRES. 

Lorsque vous jeûnez, etc. S. Matth. 6. De la nécessité de la pénitence. 
Voyez du sacrement de pénitence, de la satisfaction. 

Al'amassez pas des trésors sur la terre. De ceux qui cherchent à s'en-
richii. Voyez le septième commandement, et sur ces paroles: don-
nez-nous notre pain quotidien. 

Faites-vous des trésors pour le ciel. De l'aumône. Voyez le septième 
commandement, et sur ces paroles : pardonnez-nous nos offenses, à 
la fin. 

! 
I 
i 
§ 

272 



l e c a t é c h i s m e d u c o n c i l e d e t r e n t e . | 

IER DIMANCHE DU CARÊME. 

Pour être tenté par le diable. S. Matth., 4. Des tentations, voyez sur S) 
ces paroles: ne nous induisez pas en tentation. 

L'homme ne vit pas seulement de pain. Du pain spirituel. Sur ces <7 
mots: donnez-nous notre pain. 

Dieu à chargé ses anges de prendre soin de vous. Des anges gardiens. Q-
Voyez sur ces paroles: notre Père qui êtes aux cieux. V 

Vous adorez le Seigneur, etc. De l'adoration par la foi, l'espérance et V5 
la charité. Voyez le premier commandement. 

IIE DIMANCHE DU CARÊME. 

Jésus prit avec lui Pierre, etc. Quel est le temps où les hommes sont 
le mieux disposés pour méditer les saintes vérités. Voyez de la 
prière en général. 

Il est bon d'être ici. De la vie éternelle, douzième article du symbole. 
Celui-ci est mon fils bien-aimé. De la génération éternelle de Jésus-

Christ, douzième article du symbole. 
Ayez pitié de moi, etc. Qualités de la prière, la foi et la constance. 

Voyez prière en général. 
Ma fille est tourmentée du démon. Soin des parents pour leurs 

enfants, quatrième commandement. 
Renvoyez-la, parce qu'elle est après nous. Du pouvoir et de l'interces-

sion des saints, premier commandement. 

IIIE DIMANCHE DU CARÊME. 

Jésus chassa un démon qui était muet. S. Luc, 11. De la confession, 
dont le démon cherche à éloigner les fidèles. 

Tout royaume divisé contre lui-même, etc. L'Eglise est le royaume 
de Dieu. Voyez ces paroles : que votre règne arrive; mais ce roy-
aume doit être un. Voyez de l'unité de l'Eglise, neuvième article 
du symbole. 

Je retournerai en ma maison. De la rechute dans le péché, et ce qu'il 
faut faire après la confession. Voyez de la confession. 

Alors il prend sept esprits plus méchants. Voyez sur les tentations 
et le démon qui en est l'auteur, ces paroles : ne nous induisez 
pas, etc. 

Heureuses les entrailles, etc. De la sainte Vierge, troisième article 
du symbole. 

IVE DIMANCHE DU CARÊME. 

Où pourrons-nous trouver assez de pains? S. Jean, 6. Expliquez ces 
paroles : donnez-nous notre pain, ou bien parlez de la communion. 

^ Il disait cela pour le tenter. Comment Dieu tente les hommes. Sur 
fif ces paroles : ne nous induisez pas, etc. 

273 

% 



^ a p p e n d i c e . 

Il fit distribuer, etc. C'est par ses apôtres et leurs successeurs, comme 
par les anciens prophètes, que la parole de Dieu est annoncée. 
Voyez Introduction 

Celui-ci est un prophète. De l'action de grâce. Voyez de la prière 
en général. 

DIMANCHE DE LA PASSION. 

Qui me convaincra de péché? S. Jean, 8. Des causes de la passion de 
Jésus-Christ, nos péchés et non les siens. Voyez le quatrième arti-
cle du symbole. 

Si je vous dis la vérité. Du mensonge, huitième commandement. 
Celui qui est de Dieu, écoute sa parole. De la parole de Dieu. Voyez 

Yintrcduction et l'explication de ces paroles : donnez-nous notre 
pain. 

N'avons-nous pas raison de dire que vous êtes un Samaritain? Du 
pardon des injures. Voyez ces paroles : pardonnez-nous. etc. 

J'honore mon père, mais vous me déshonorez. De ceux qui corrom-
pent la parole de Dieu. Voyez le second commandement. 

Ils voulurent le lapider. Temps et manière de la mort de Jésus-Christ, 
quatrième art. du symbole. 

DIMANCHE DES RAMEAUX. 

Koici que votre Roi vient à nous plein de douceur. De la communion. 
Obligation, dispositions à la communion. Communion des enfants. 

VENDREDI SAINT. 

La passion de Jésus-Christ, quatrième article du symbole. De l'amour 
infini de Dieu pour les hommes qu'il a rachetés par la mort de 
son fils. Voyez ces mots : notre Père, qui êtes aux cieux. 

Chute du premier homme, misères qui en ont été la suite, deuxième 
art. du symbole. 

Que Jésus-Christ est la porte du ciel, deuxième article du symbole. 

PAQUES. 

Il est ressuscité ; il n'est plus ici. S. Marc, dernier chap. Voyez l'art, 
du symbole : il est ressuscité des morts, etc. 

LUNDI DE PAQUES. 

Deux des disciples de Jésus-Christ allèrent, etc. S. Luc, 24. On pourra 
parler encore de la résurrection. 

Il a fallu que le Christ soufrit. Des causes qui ont rendu nécessaire 
la résurrection du Sauveur. Voyez le cinquième article du symbole, 
que les fidèles, à l'exemple de Jésus-Christ, doivent travailler à 
gagner le ciel. Voyez sur ces paroles : que votre royaume arrive. 
Des avantages de la tribulation. Voyez sur celles-ci : Délivrez-nous 
du mal. 

274 



l e c a t é c h i s m e d u c o n c i l e d e t r e n t e . | 

F 

MARDI DE PAQUES. 

Jésus se présenta au milieu de ses disciples. S. Luc 24. Qualités des 
corps glorieux ; onzième article du symbole. 

La paix soit avec vous. De la paix qui est dans le royaume de Dieu. 
Voyez ces paroles : que votre règne arrive. 

Prêcher en son nom la pénitence et la rémission des péchés. De la 
rémission des péchés, dixième article du symbole. 

1 " DIMANCHE APRÈS PAQUES. 

Ce jour-là, comme il était tard. S. Jean, 24. De la résurrection de 
Jésus-Christ, modèle de la nôtre. Voyez le cinquième article du 
symbole. 

Les péchés seront remis. Rémission des péchés par le pouvoir des 
clefs confié à l'Eglise, dixième article du symbole. 

Mettez le doigt dans, etc. Des corps après la résurrection, etc., onziè-
me article du symbole. 

IF DIMANCHE APRÈS PAQUES. 

Je suis le bon pasteur. S. Jean, 10. Devoirs des pasteurs et des fidèles, 
quatrième commandement de Dieu. 

Le mercenaire, celui qui n'est point pasteur. Voyez sur le sacrement 
de l'ordre, qui est le pasteur et qui est le mercenaire. 

Il n'y aura qu'un troupeau et un pasteur. De l'unité de l'Eglise, neu-
vième article du symbole. De la primauté du pape, ibid. 

IIIE DIMANCHE APRÈS PAQUES. 

Encore un peu, et vous ne me verrez plus. S. Jean, 16. Les peines 
passagères de la vie, supportées pour Jésus-Christ, seront récom-
pensées par le bonheur éternel. Voyez de la vie éternelle, dou-
zième article du symbole. 

Kous serez tristes, mais le monde se réjouira. Pourquoi le démon 
attaque plutôt les bons que les méchants. Voyez sur ces paroles : 
ne nous induisez point en tentation. 

Votre deuil se convertira en joie. L'espérance des biens futurs fait 
supporter les choses, contraires de la vie, onzième et douzième arti-
cles du symbole. Pourquoi Dieu permet l'affliction des gens de 
bien? sur ces paroles : ne nous induisez point en tentation. 

IVE DIMANCHE APRÈS PAQUES. 

Si je ne m en vais pas, le Paraclet ne viendra pas. S. Jean, 16. Du 
St.-Esprit, de ses dons admirables, huitième article du symbole. 

Il reprendra le monde de péché. C'est le St.-Esprit qui inspire les 
remords et la contiition. Voyez ce qui est dit de la contrition, sacre-
ment de pénitence. 

275 



I 
APPENDICE. 

Si vous demandez quelque chose à mon Père. S. Jean, 16. De la 
prière par Jésus-Christ. Voyez de la prière en général, qualités de 
la prière. 

ASCENSION. 

Il a été élevé dans le ciel, et il est assis à la droite, etc. S. Marc, 16. 
Voyez le sixième article du symbole. 

DIMANCHE DANS L'OCTAVE DE I_/ASCENSION. 

Quand sera venu l'Esprit qui procède du Père. S. Jean, 15. De la 
procession du Saint-Esprit, huitième article du symbole. 

Le temps est venu où celui qui vous tuera, etc. Du cinquième com-
mandemant de Dieu. 

Il croira obéir à Dieu. Que les maux de la vie sont un effet de la 
bonté divine envers nous. Voyez sur ces paroles du Pater : déli-
Vrez-nous du mal. 

PENTECOTE. 

Si quelqu'un m'aime, il gardera ma parole. S. Jean, 14. Des com-
mandements de Dieu, et la fidélité à les observer. Voyez du déca-
logue en général, ou bien du sacrement de confirmation. 

LUNDI DE LA PENTECOTE. 

Dieu a tant aimé le monde, etc. S. Jean, 3. De la bonté de Dieu 
envers les hommes, dans la création et le gouvernement du monde, 
et surtout dans la rédemption. Voyez sur ces mots : Notre Père 
qui êtes aux cieux. 

Afin que celui qui croit en lui ne périsse point. Comment la foi en 
Jésus-Christ a-t-elle toujours été nécessaire? Voyez le deuxième 
article du symbole. 

Celui qui croit en Jésus-Christ n'est pas jugé. Qu'est-ce que la foi? 
Voyez au commencement du symbole de la foi. 

Parce qu'il ne croit point au nom de son Fils unique. Comment Jésus-
Christ est-il Fils unique du Père? Voyez le deuxième article du 
symbole; et en même temps comment a-t-il des frères? Voyez sur 
ces mots : notre Père, vers la fin. 

MARDI DE LA PENTECOTE. 

Celui qui n'entre pas par la porte. S. Jean, 10. De la hiérarchie ecclé-
O siastique. Voyez le sacrement de l'ordre. 

Ses brebis entendent sa voix. Obéissance due aux pasteurs de l'église, 
quatrième commandement. 

Elles ne suivent pas l'étranger. Des hérétiques, introduction et neu-
vième article du symbole. 

276 

Ùl 



l e c a t é c h i s m e d u c o n c i l e d e t r e n t e . | 

> FÊTE DE LA TRÈS-SAINTE TRINITÉ. 
' 

Tout pouvoir m'a été donné. S. Matth., 28. Du royaume et du pou-
voir de Jésus-Christ. Voyez le dixième article du symbole, des sacre-

t ments en général, et ces paroles du Pater : que votre règne arrive. 
) Baptisez-les, etc. Du baptême, sa nécessité. 
^ Au nom du Père, etc. Du mystère de la très-sainte Trinité, premier 
1 article du symbole. 
) Enseignez-leur à garder, etc. De l'obligation et des moyens d'obser-

ver la loi de Dieu. Voyez des commandements de Dieu en général. 

DIMANCHE DE LA TRES-SAINTE TRINITÉ. 

- Soyez miséricordieux comme votre Père, etc. S. Luc, 6. Voyez l'ex-
plication de ces paroles : pardonnez-nous nos offenses, comme nous 
pardonnons, etc. 

f Donnez, et l'on vous donnera. De l'obligation de secourir le prochain. 
D Voyez ces paroles : donnez-nous notre pain, etc. 
^ Si l'on ne renaît point, etc. S. Jean, 3. Voyez du baptême, sa néces-

sité. ses effets. 

^ FÊTE-DIEU. 
ï 

5 Ma chair est une vraie nourriture. S. Jean, 6. Voyez du sacrement de 
} l'eucharistie. 

II1 DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE. 

2 Un homme fit un grand festin. S. Luc. 14. Du bonheur éternel qui 
^ nous sera donné à la fin de la vie. Voyez le douzième article du 
> symbole, et ces paroles de l'oraison dominicale : que votre royaume 

arrive, ou bien du sacrement de l'autel. 
^ Il se mirent à s'excuser. Des passions déréglées et de la misère de 
^ l'homme qui refuse son bien. Voyez les neuvième et dixième com-

mandements, et ces mots : que votre volonté soit faite. 
L J'ai acheté une maison. Des orgueilleux et ambitieux. Voyez § VII, de 
'j la prière en génétal. 

J'ai acheté cinq paires de bœufs, etc. Des avares, septième comman-
dement. 

J'ai épousé une femme. Contre la volupté, sixième commandement. 
Un homme riche était vêtu de pourpre. S. Luc, 16. Nous devons nous 

contenter du 
nécessaire. Voyez ces paroles : donnez-nous notre 

pain. 
Il fut enseveli dans l'enfer. Des châtiments du péché dans l'autre vie. 
Il fut porté par les enges dans le sein d'Abraham. Voyez sur cet arti-

cle du symbole, il est descendu aux enfers. 

277 



^ a p p e n d i c e . 

% 
G IIIE DIMANCHE APRES LA PENTECOTE. 

Il ;/ aura plus de joie dans le ciel, etc. S. Luc, 15. Motifs de conver-
sion et de pénitence. Voyez de la contrition, et sur ces mots : par-

fy dcnnez-nous nos offenses. 

IV" DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE. 

1 
La multitude se pressait autour de Jésus, etc. S. Luc, 5. De la parole 

de Dieu, introduction, et troisième commandement de Dieu. 
fa Jésus étant monté dans la barque de Pierre. Du chef de l'Eglise, neu-

vième article du symbole. 
Eloignez-vous de moi, Seigneur. Des dispositions nécessaires à la 

communion. 

VE DIMANCHE APRES LA PENTECOTE. 

Vous avez appris qu'il a été dit aux anciens, etc. Voyez sur le sixiè-
me commandement. 

VI1' DIMANCHE APRES LA PENTECOTE. 

J'ai pitié de cette multitude, etc. S. Marc, 8. De la Providence pater-
nelle de Dieu envers nous. Voyez sur ces paroles : notre Père qui 
êtes aux cieux. 

Si je les renvoie à jeun, ils manqueront en chemin. L'homme ne peut 
rien d'agréable à Dieu, sans son secours. Voyez sur ces mots : Que 
votre volonté se fasse, etc. 

VIIE DIMANCHE APRES LA PENTECOTE. 

Prenez gaide aux faux prophètes. S. Matth., 7. Des hérétiques, neu-
vième article du symbole. 

Il sera jeté au feu. Du feu et des tourments de l'enfer. Voyez sur cet 
article du symbole, il viendra juger, etc. 

Mais c'est celui qui fait la volonté de mon Père. De la volonté dé 
Dieu, troisième demande du Pater. 

VIIIE DIMANCHE APRES LA PENTECOTE. 

Rendez raison de votre administration. S. Luc, 16. Du compte à ren-
dre à Dieu au sortir de la vie, septième article du symbole. 

Faites-vous des amis, etc. De l'aumône, quatrième et cinquième 
demandes du Pater, ou bien de l'invocation des saints, premier 
commandement de Dieu. 

I 

S 
I % 
% % 
G 

278 



l e c a t é c h i s m e d u c o n c i l e d e t r e n t e . | 

IX1" DIMANCHE APRES LA PENTECOTE. 

Ô Jésus pleura sur elle. S. Luc, 29. De la contrition des péchés. 
? Si tu avais connu, etc. Notre plus grande misère est de ne pas con- © 

naître nos misères. Voyez sur ces paroles : que votre volonté soit .. j 
laite. 

Des jours viendront contre vous, et vos ennemis vous environneront, © 
etc. De l'abus des bienfaits de Dieu. Voyez ne nous laissez pas -y 
succomber à la tentation. -A 

Xe DIMANCHE APRES LA PENTECOTE. 

Il disait en lui-même. S. Luc, 18. Les qualités de la prière. Voyez de 
la prière en général. 

Seigneur, soyez-moi propice. Pénitence, humilité, sincérité dans la 
prière, ibid. 

Celui qui s'élève, sera abaissé, etc. De l'humilité de Jésus-Christ, con-
damnation de notre orgueil, deuxième et troisième articles du sym-
bole. 

XIE DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE. 

Il le priait de lui imposer les mains. S. Marc. 7. Nous pouvons et nous 
devons prier pour les autres, comment et pourquoi? Voyez de la 
prière en général. 

Il mit les doigts dans ses oreilles. Des cérémonies du baptême, et de 
leur signification. 

Regardant au ciel, il poussa un soupir. Des maux qu'entraîne le 
péché. Voyez l'explication de ces mots : notre Père qui êtes aux 
cieux. 

XIR DIMANCHE APRES LA PENTECOTE. 

Kous aimerez le Seigneur, etc. S. Luc, 10. Voyez les préliminaires du 
décalogue et le premier commandement. 

Un homme descendit de Jérusalem à Jéricho. De la misère de l'hom-
me après le péché. Voyez le deuxième art. du symbole, et ces paro-
les du Pater : délivrez-nous du mal. 

Le Samaritain répandit de l'huile et du vin, etc. Des sacrements con-
sidérés comme remèdes de nos maux spirituels. Voyez des sacre-
ments en général. 

Prenez-en soin. Le genre humain, l'Eglise confiée par Jésus-Christ à 
un seul homme, neuvième article du symbole. 

Lequel vous paraît avoir été le prochain, etc. Qui est notre prochain. 
Voyez le huitième commandement, § I et suivants. 

XIIIE DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE. 

Jésus notre Maître, ayez pitié de nous. S. Luc, 17. Du saint nom de 
Jésus, deuxième article du symbole. 

Allez et montrez-vous aux prêtres. De la confession et de la contrition. 

279 



a p p e n d i c e . 

XIVE DIMANCHE APRES LA PENTECOTE. 

Ne soyez point inquiets, etc. S. Matth., 6. Voyez les suites funestes 
des mauvais désirs neuvième et dixième commandements. 

Votre père sait que vous avez besoin de ces choses. Dieu veut que 
nous lui demandions nos besoins dans la prière. Voyez de la prière 
en général. 

Cherchez d'abord le royaume de Dieu. Manière de prier, seconde 
demande du Pater. 

Tout le reste vous sera donné par surcroît. Comment il faut deman-
der les choses temporelles. Voyez : donnez-nous notre pain, etc. 

XVE DIMANCHE APRES LA PENTECOTE. 

Celui qui était mort, se releva. S. Luc. 7. De la résurrection de la 
chair, onzième art. du symbole. 

XVR DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE. 

Est-il permis de guérir le jour du sabbat? S. Luc, 14. Sanctification 
des dimanches, troisième commandement. 

Lorsque vous aurez été invités, etc. De l'humilité chrétienne, cinquiè-
me commandement de Dieu. 

XVIIE DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE. 

Vous aimerez le Seigneur, etc. Voyez l'évangile du douzième diman-
che. 

Que vous semble-t-il du Christ? De Jésus-Christ, deuxième article du 
symbole. 

XVIIIE DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE. 

Jésus voyant leur foi. S. Matth., 9. On pourra parler du baptême qui 
justifie les enfants par la foi de leurs parents et de l'Eglise. 

Vos péchés uous sont remis. Du pouvoir de remettre les péchés, 
dixième article du symbole, et sacrement de pénitence. 

Il blasphème. Du blasphème, deuxième commandement de Dieu. 

XIXE DIMANCHE APRES LA PENTECOTE. 

Un homme fit des noces à son fils. S. Matth., 22. Sur le sacrement de 
mariage. 

Ils les insultèrent et les firent périr. De la médisance, du blâme, des 
injures. Voyez le cinquième commandement de Dieu. 

Jetez-le dans les ténèbres extérieures. Sentence et châtiment des 

280 



E G 

E 
I 
e § 
I 
G 

L E C A T É C H I S M E DU CONCILE DE T R E N T E . | 

I 
1 
I 

XX E DIMANCHE APRES LA PENTECOTE. 

// y avait un prince dont le fils était malade. S. Jean, 4. Des misères 
de l'homme, sur ces paroles : donnez-nous notre pain, et sur celles-
ci : délivrez-nous du mal. 

XXIE DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE. 

Rendez ce que vous devez. S. Matth., 18. De la restitution, néces-
saire pour celui qui a fait tort au prochain, septième commande-
ment de Dieu. 

Si vous ne remettez au prochain les dettes envers vous. Expliquez 
cette demande du Pater : pardonnez-nous, etc. 

XXIIE DIMANCHE APRES LA PENTECOTE. 

Maître, nous savons que vous êtes véridique. De la flatterie, du men-
songe, huitième commandement de Dieu. 

Rendez à César, etc. Devoirs envers les princes et tous les supérieurs, 
quatrième commandement de Dieu. 

XXIIIE DIMANCHE APRES LA PENTECOTE. 

Un prince s'approcha, et l'adora en disant : etc. S. Matth., 9. Qu'il 
faut recourir à Dieu dans les maladies. Voyez ces paroles : délivrez-
nous du mal. 

Ma fille est morte. De la mort et des fins dernières. Voyez les septiè-
me et douxième art. du symbole, et le sacrement de l'extrême-
onction. 

Si je touche seulement le bord de son vêtement. Du culte des saints 
et de leurs reliques, premier commandement de Dieu. 

Jésus étant venu dans la maison d'un prince, etc. Du soulagement 
des morts par le saint sacrifice de la messe et de la prière. Voyez 
du sacrifice de la messe (eucharistie), et de la prière en général. 

XXIVE DIMANCHE APRÈS LA PENTECOTE. 

Lorsque vous verrez l'abomination, etc. S. Matth., 14. Des signes pré-
curseurs du jugement dernier, septième article du symbole. 

Fuyez, afin que votre, fuite n'arrive pas, etc. Que l'on peut demander 
et comment il faut demander à Dieu les choses temporelles, sur 
ces paroles : donnez-nous notre pain. 

Mais ces jours seront abrégés à une cause des élus. De la puissance 
du démon pour tenter les hommes, sur ces paroles : ne nous indui-
sez pas. 

LAUS DEO ! 
& 

2 8 1 



IMPRIMERIE L A R T G R A P H I Q U E 

E . H E U V E L M A N S -

QUAI AUX T I L L E U L S , 3 , G A N O 

B E L G I Q U E 







A C H E T E Z L E 

M I S S E L D E S J E U N E S 
Petit Dominical — Environ 7 0 0 pages 

par l'auteur du Missel Quotidien et Vespéral 
2 0 0 gravures d e R . D E CRAMER. 

Le MISSEL DES jEUNES est un livre de vulgarisation liturgique. Com-
posé à la demande des Boy-Scouts qui voulaient un livre relativement 
complet, mais très portatif, il donne, p o u r les D i m a n c h e s et j o u r s 
d e s Fêtes,des extraits en français des textes mêmes du MlSSEL QUO-
TIDIEN et VESPÉRAL. 

L ' O r d i n a i r e de la M a s s e , (avec texte de la messe du saint Sacre-
mf-nt) les Vêpres et les Compiles du Dimanche, les Litanies des 
Rogations, la Liturgie des Déjunts et les Saluts sont en français et en 
latin, car ces prières sont d'un usage fréquent. 

Le Commun des Saints peimet, si l'on s'aide d'une Cartabelle, 
d'utiliser le Missel des Jeunes presque tous les jours de l'année. 

La Messe de Requiem, les Hymnes des Vêpres, quelques messes 
du Kyriale, quelques Motets et Cantiques sont en notation moderne 
pour permettre à la foule de prendre une part active aux offices 
auxquels elle assiste. 

Le Propre Dominical de France, de Belgique, du Grand-Duché de 
Luxembourg et de Toulouse, le Rituel des sept Sacrements, la Céré-
monie de la Communion solennelle, la Bénédiction des saints Huiles, 
des Fonts Baptismaux et de l'Eau bénite, l'Itinerarium, les Prières 
aoant et après le repas, quelques Cantiques français et la Coupe des 
ornements liturgiques terminent ce livre. 

Types lie reliures du M. des 1. Tranche 
rouge 

Tranche 
dorée 

Tr. rouge 
sous or 

Frs Frs Frs 
Toile noire, 2 signets 7.00 8.00 — 

15.00 — 16.00 
(avec crêtage doré et frappe or) . . — — 17.00 

Pr i x s p é c i a u x i I) en papier indien avec filets rouges; 
p o u r M . des J . 2) en papier fort de Hollande pour enluminure. 

ABBAYE DE SAINT-ANDRÉ PAR LOPHEM. 



a b o n n f z - v o u s a u 

Bulletm Paroissial Liturgique 
édité nar les Pères Bénédictins de Saint-André. 

4 ' Annéé — Hebdomada i re i l lustré, 4 2 0 p. par an. 
Dr buis Janvier 1922, quatre suppléments 

! 1. Cours i l lust ré de l i tu rg ie prat ique. 
En 2. Méd i ta t i ons l i tu rg iques i l lustrées, 

supplémaf- i 3. Glanes l i tu rg iques et histor iques. 
I 4. Ca lendr ie r i l lust ré. 

Abonnement: E L G I Q U E frs 1 0 . - U N I O N POST. fr. 1 2 . -

A C H E T E Z L E S 

IMAGES LITURGIOUES île l'ABBAYE de St-ABDRË 
Pochettes de 12 images (5x8): 1 Franc 

Série A (Largeur). (Hauteur). (Largeur). 
1. Le bon Semeur. 5. Toussaint. 9. N. -D. 7 Douleur 
2. Jésus en croix. 6. S. Michel. 10. Ste Rosaire. 
3. Le bon Pasleur. 7. S. Jean-Baptiste. 11. Anges gardiens. 
4. La Sainte Messe. 8. SS. Pierre el Paul. 12. S. Jean l'Evang. 

Série B (en largeur). 
13. L'Immaculée. 17. Pâques. 21. La Fêle-Dieu. 
14. L'Annonciation. 13. L'Ascension. 22. Le Sacré-Cceur. 
15. La Nativité. 19. La Pentecôte. 23. L'Assomption. 
16. L'Epiphanie. 20. La Sainte Trinité. 24. Saint Joseph. 

Série C (en largeur). 
23. S. Augustin. 29. S. Norbert. 33. Ste Thérèse. 
26. S. Benoît. 30. S . Dominique. 34. S. Vincent de Paul. 
27. Sle Scholastique. 31. S. Franç. d'Assise. 35. S.Alphonse. 
28. S. Bernard. 32. S. Ignace. 36. S. J . -B. de la Salle. 

I M A G E S S É R I A ( 7 x 1 1 . 5 ) 
Unité : frs 0 .15 — la douzaine : frs 1 .50 — le cent : frs 12.— 
S U J E T S : Communion de la Sainte Vierge. — Ordination. — Saint Jean. — Sainte Jeanne 

d 'Arc. — Apparition à Sainle Marguerile-Marie et les sujets indiqués ci-dessus aux 
numéros 6. 7. 8, 12. 13, 14, 15, 19, 20, 21, 22, 24. 

Demander le catalogue spécial des Images liturgiques. 

a Images du Sacré-Cœur de Jésus, prêtre et victime n 
Riche trichromie (37 x 21) : frs 2.— La même en sépia : frs 1.50 

IMAGE DE LA NATIVITÉ DE NOTRE-SEIGNEUR 
par René De Cramer. — Très riche gravure en tons ivoire et sépia, 

Un exemplaire : 10 frs. Deux exemplaires : 17.50 frs. 


	1
	4
	PAGES
	p. 11
	p. 83
	p. 94
	p. 113
	p. 116 - Vitamines
	p. 130


